# The Diamond Cutter Sutra in four languages

# 能断金刚般若波罗蜜多经 梵汉藏英四语

to accompany Master Kamalashila Courses 1-4 莲花戒大师系列一至四课程阅读材料



## The Diamond Cutter Sutra in four languages

## 能断金刚般若波罗蜜多经,四语

to accompany Master Kamalashila Courses 1-4 莲花戒大师系列一至四课程阅读材料

With sections divided according to the commentary of Master Kamalashila. When parts of any of the languages are missing, the versions available to us at present are incomplete. An early name of the sutra was *TheThirtyVersesnthePerfectionsWisdom*, and so the Sanskrit here retains the numbers for those verses after the appropriate lines.

以下经文分段参照了莲花戒大师的论释。若四语中有任何的内容缺失,

那是因为我们目前能找到的版本并不完整。此经先前名为《般若三十颂》,

而梵文原文中的仍保留有对应的数字编号。

汉語翻译則采用了两位大师 — 尊敬的唐玄奘大师(公元 602 至 664 年)和 鸠摩罗什大师Kumārajīva(公元 344 至 413 年)的译本。

梵文之下的中文为唐玄奘大师译本, 英文之下的则为鸠摩罗什大师译本, 仅供比照。

[1]

## [वज्रच्छेदिका नाम त्रिशतिका प्रज्ञापारमिता।]

在印度的古老语言中,这部经典名为《Arya Vajra Chedaka Nama Prajnya Paramita Mahayana Sutra》,藏文为《Pakpa Sherab Kyi Parul Tu Chinpa Dorje Chupa Shejawa Tekpa Chenpoy Do》。英文为《An Exalted Sutra of the Greater Way on the Perfection of Wisdom, entitled "The Diamond Cutter》,中文为《能断金刚般若波罗蜜多经》。

# प्रमान्त्र प्रमान्त्र

In the language of India, this teaching is called the *Arya Vajra Chedaka Nama Prajnya Paramita Mahayana Sutra*. In the language of Tibet, it is called the *Pakpa Sherab Kyi Parul Tu Chinpa Dorje Chupa Shejawa Tekpa Chenpoy Do*. [In the English language, it is called *An Exalted Sutra of the Greater Way on the Perfection of Wisdom, entitled "The Diamond Cutter."*]

#### Kamalashila 1, Meditation #1

Twinned diamonds and the five paths:
How far have I come?



双晶钻石与五道: 我的进度如何?

莲花戒系列一 冥想 #1

[2]

#### [Sanskrit to be located]

顶礼诸佛菩萨。

## য়ৼয়য়ৢয়৽ৼৼয়ৢৼ৽য়ৢয়৽য়য়য়৽ৼয়য়য়৽য়ৼ৽য়য়ৢয়৽য়য়য়৽য়

I bow down to all Buddhas and bodhisattvas.

[3]

## एवं मया श्रुतम्।

如是我闻。

## ायरीः सारायर्गा यो वार्षे वार्या सुवाया विवास

These words once I heard.

如是我闻:

[4]

## एकस्मिन् समये भगवान् श्रावस्त्यां विहरति स्म जेतवनेऽनाथपिण्डदस्यारामे

一时,薄伽梵在室罗筏,住誓多林给孤独园,

# चर्च्यात्म्बार्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्म्यात्

The Conqueror was residing at Shravasti, in the park of Anatapindada in the gardens of Prince Jeta.

一时, 佛在舍卫国祇树给孤独园,

#### Kamalashila 1, Meditation #2

Lord Buddha in the Garden: Am I balancing personal quiet and serving the world?



花园中的佛陀: 我是否在个人独处与 服务世界中取得平衡?

莲花戒系列一 冥想 #2

[5]

# महता भिक्षुसंघेन सार्थं त्रयोदशभिर्भिक्षुशतैः संबहुतैश्च बोधिसत्वैर्महासत्त्वैः।

与大苾刍众千二百五十人俱。

# श्रेश्वराष्ट्रेश्वराक्ष्याः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्यः स

In convocation with him was a great gathering of 1,250 monks who were listeners, as well as an immense number of bodhisattvas who were great beings.

与大比丘众千二百五十人俱。

[6]

## अथ खलु भगवान् पूर्वाहणकालसमये निवास्य पात्रचीवरमादाय श्रावस्ती महानगरीं पिण्डाय प्राविक्षत्।

尔时, 世尊于日初分, 整理裳服, 执持衣皱, 入室罗筏大城乞食。

# 

In the morning then the Conqueror donned his monk's robes and outer shawl, took up his sage's bowl, and entered the great city of Shravasti for requesting his meal.

尔时, 世尊食时, 着衣持钵, 入舍卫大城乞食。

#### Kamalashila 1, Meditation #3

Buddha Gone Begging: Am I living a simple and healthy lifestyle?



佛陀前去乞食: 我的生活是否 简单和健康?

莲花戒系列一 冥想#3

[7]

अथ खलु भगवान् श्रावस्तीं महानगरीं पिण्डाय चरित्वा कृतभक्तकृत्यः पश्चाद्भक्तपिण्डपातप्रतिक्रान्तः पात्रचीवरं प्रतिशाम्य पादौ प्रक्षाल्य

时,薄伽梵于其城中行乞食已,出还本处。饭食讫,收衣皱,洗足已,

After collecting the food, he returned from the city and partook of it. When he had finished eating he put away his bowl and shawl, for he was a person who had given up eating in the latter part of the day. Lord Buddha then washed his feet and...

于其城中,次第乞已,还至本处。饭食讫,收衣钵,洗足已,

[8]

न्यषीदत्प्रज्ञप्त एवासने पर्यङ्कमाभुज्य ऋजुं कायं प्रणिधाय प्रतिमुखीं स्मृतिमुपस्थाप्य।

于食后时, 敷如常座, 结跏趺坐, 端身正愿, 住对面念。

## यवियात्राज्ञी यवियात्राज्ञी यवियात्राज्ञी

...seated himself on a cushion that had been set forth for him. He crossed his legs in the full lotus position, straightened his back, and placed his thoughts into a state of contemplation.

敷座而坐。

#### Kamalashila 1, Meditation #4

Lord Buddha Sits up Straight: Am I meditating every day, even just a little?



佛陀正坐: 我是否有每天至少做一点冥想?

莲花戒系列一 冥想 #4

[9]

अथ खलु संबहुला भिक्षवो येन भगवांस्तेनोपसंक्रामन्। उपसंक्रम्य भगवतः पादौ शिरोभिरभिवन्द्य भगवन्तं त्रिष्प्रदक्षिणीकृत्य एकान्ते न्यषीदन्॥१॥

时,诸苾刍来诣佛所,到已顶礼世尊双足,右绕三匝,退坐一面。具寿善现亦于如是众会中坐。

रि.वेस्ट्रम् । त्रिट्रम् म्यूट्रम् प्रदेशः स्वेस्ट्रम् प्रदेशः स्वेसः प्रदेशः स्वेसः प्रदेशः स्वेसः प्रदेशः स्व विवसः त्राः स्वेत्राः प्रदेशः स्वेसः प्रदेशः स्वेसः प्रदेशः प्रदेशः प्रदेशः प्रदेशः स्वेसः स्वेसः स्वेसः स्वेसः स्वयः स्वेसः स्वेसः स्वयः स्वेसः स्वयः स्व

Then a great number of monks advanced towards the Conqueror and, when they had reached his side, bowed and touched their heads to his feet. They circled him in respect three times, and seated themselves to one side. At this point the junior monk Subhuti was with this same group of disciples, and took his seat with them.

#### Kamalashila 1, Meditation #5

Subhuti Sits at the Buddha's Feet: Grateful to my teachers



须菩提坐于佛陀足下: 感恩我的各位老师

莲花戒系列一 冥想 #5

[10]

तेन खलु पुनः समयेनायुष्मान् सुभुतिस्तस्यामेव पर्षदि संनिपतितोऽभूत्संनिषण्णः। अथ खल्वायुष्मान् सुभूतिरुत्थायासनादेकांसमुत्तरासङ्गं कृत्वा दक्षिणं जानुमण्डलं पृथिव्यां प्रतिष्ठाप्य येन भगवांस्तेनाञ्जलिं प्रणम्य भगवन्तमेतदवोचत्

尔时, 众中具寿善现从座而起, 偏袒一肩, 右膝著地, 合掌恭敬而白佛言:

। दे. ब्रश्नास्त्र व्याप्त प्रदेश स्त्र प्रश्ना प्रश्ना प्रश्ना प्रश्ना प्रश्ना प्रश्ना प्रश्ना प्रश्ना प्रश्न प्रश्ना प्रश्

Then the junior monk Subhuti rose from his cushion, dropped the corner of his upper robe from one shoulder in a gesture of respect, and knelt with his right knee to the ground. He faced the Conqueror, joined his palms at his heart, and bowed. Then he beseeched the Conqueror, in the following words:

时,长老须菩提在大众中即从座起,偏袒右肩,右膝着地,合掌恭敬而白佛言:

[11]

आश्चर्यं भगवन् परमाश्चर्यं सुगत यावदेव तथागतेनार्हता सम्यक्संबुद्धेन बोधिसत्त्वा महासत्त्वा अनुपरिगृहीताः परमेणानुग्रहेण।

O Conqueror, the Buddha, the One Gone Thus, the Destroyer of the Foe, the Totally Enlightened One has given much beneficial instruction to the bodhisattvas who are great beings. All the instruction he has ever given has been of benefit.

希有!世尊!如来善护念诸菩萨,

आश्चर्यं भगवन् यवदेव तथागतेनार्हता सम्यक्संबुद्धेन बोधिसत्वामहास त्वाः परीन्दिताः परमया परीन्दनया।

乃至如来、应、正等觉, 能以最胜付嘱, 付嘱诸菩萨摩诃萨。

त्रियः वर्षा ह्रायक्ष्मः स्वाकाः स्वावः स्वावः स्वावः स्वावः स्वावः स

And the One Gone Thus, the Destroyer of the Foe, the Totally Enlightened One, has as well instructed these bodhisattvas who are great beings by granting them clear direction. All the clear direction he has ever granted, o Conqueror, has been a wondrous thing. It is, o Conqueror, a wondrous thing.

善付嘱诸菩萨。

#### Kamalashila 1, Meditation #6

A Friendly Guide: Am I helping people to get a teacher, to the pen, to the joy of helping?



友善的引路人: 我是否有帮助别人得以, 找到老师,理解笔的道理, 感受助人之乐?

莲花戒系列一 冥想 #6

[12]

## तत्कथं भगवन् बोधिसत्वयानसंप्रस्थितेन कुलपुत्रेण वा कुलदुहित्रा वा स्थातव्यं कथं प्रतिपत्तव्यं कथं चित्तं प्रग्रहीतव्यम् एवमुक्ते

世尊!诸有发趣菩萨乘者,应云何住?云何修行?云何摄伏其心?作是语已。

योश्र्यात्रान्ता चिर्क्रियास्य स्त्रीयास्य स्वर्धे हास्य स्थ्रे स्थ्रे स्थ्रे स्थ्रे स्थ्रे स्थ्रे स्थ्रे स्थ्ये स्थ्रे स्थ्ये स्थ्ये स्थ्रे स्थ्रे स्थ्ये स्थ्ये

And now, o Conquering One, what of those who have entered well into the way of the bodhisattva? How shall they live? How shall they practice? How should they keep their thoughts?

This did Subhuti ask, and then...

世尊!善男子、善女人,发阿耨多罗三藐三菩提心,应云何住?云何降伏其心?

#### Kamalashila 1, Meditation #7

Subhuti's Question:
Am I asking myself
how to live,
how to practice,
how to think?



须菩提发问: 我是否有问自己, 如何生活, 如何修行, 如何思维?

(玄奘:应云何住? 云何修行? 云何摄伏其心)

莲花戒系列一 冥想 #7

[13]

भगवानायुष्मन्तं सुभूतिमेतदवोचत् एवमुक्ते भगवानायुष्मन्तं सुभूतिमेतदवोचत् साधु साधु सुभूते एवमेतत्सुभूते एवमेतद्यथा वदसि। अनुपरिगृहीतास्तथागतेन बोधिसत्त्वा महासत्त्वाः परमेणानुग्रहेण। परीन्दितास्तथागतेन बोधिसत्त्वा महासत्त्वाः परमया परीन्दनया।

### 尔时, 世尊告具寿善现曰:

善哉!善哉!善现!如是,如是。如汝所说。 乃至如来、应、正等觉,能以最胜摄受,摄受诸菩萨摩诃萨; 乃至如来、应、正等觉,能以最胜付嘱,付嘱诸菩萨摩诃萨。

दश्यात्र त्यात्र त्यात्य त्यात्र त्यात्य त्याय त्यात्य त्याय त्य त्याय त्य त्याय त्य त्याय त्

...the Conqueror spoke the following words, in reply to Subhuti's question:

O Subhuti, it is good, it is good. O Subhuti, thus it is, and thus is it: the One Thus Gone has indeed done benefit to the bodhisattvas who are great beings,

by granting them beneficial instruction. The One Thus Gone has indeed given clear direction to the bodhisattvas who are great beings, by granting them the clearest of instruction.

#### 佛言:

善哉善哉! 须菩提! 如汝所说: 「如来善护念诸菩萨, 善付嘱诸菩萨」。

[14]

तेन हि सुभूते शृणु साधु च सुष्ठु च मनसि कुरु भाषिष्येऽहं ते यथा बोधिसत्त्वयानसंप्रस्थितेन स्थातव्यं यथा प्रतिपत्तव्यं यथा चित्तं प्रग्रहीतव्यम्।

是故, 善现!汝应谛听, 极善作意, 吾当为汝分别解说。 诸有发趣菩萨乘者, 应如是住, 如是修行, 如是摄伏其心。

And since it is so, o Subhuti, listen now to what I speak, and be sure that it stays firmly in your heart, for I shall reveal to you how it is that those who have entered well into the way of the bodhisattva should live, and how they should practice, and how they should keep their thoughts.

汝今谛听! 当为汝说。善男子、善女人发阿耨多罗三藐三菩提心, 应如是住、如是降伏其心。

#### Kamalashila 1, Meditation #8

The Three Teacups: Am I really open to learn?



三个茶杯: 我是否真有敞开心胸来学习?

连花戒系列一 冥想 #8

[15]

एवं भगवन् इत्यायुष्यान् सुभूतिर्भगवतः प्रत्यश्रौषीत्॥२॥

具寿善现白佛言:如是,世尊!愿乐欲闻。

ग्री:सूर्यः प्रत्या दे:पह्नियं । विषयार्थेयः वश्चेः प्रत्यः प्रत्यः प्रवेशः प

"Thus shall I do," replied the junior monk Subhuti, and he sat to listen as instructed by the Conqueror.

唯然,世尊!愿乐欲闻。

[16]

भगवानस्थैतदवोचत् इह सुभूते बोधिसत्त्वयानसंप्रस्थितेनैव चित्तमुत्पादियतव्यम् यावन्तः सुभूते सत्त्वाः सत्त्वधातौ सत्त्वसंग्रहेण संगृहीता अण्डजा वा जरायुजा वा संस्वेदजा वा औपपादुका वा रूपिणो वा अरूपिणो वा संज्ञिनो वा असंज्ञिनो वा नैवसंज्ञिनो नासंज्ञिनो वा यावान् कश्चित्सत्त्वधातुः प्रज्ञप्यमानः प्रज्ञप्यते ते च मया सर्वेऽनुपधिशेषे निर्वाणधातौ परिनिर्वापयितव्याः।

### 佛言:

善现!诸有发趣菩萨乘者,应当发起如是之心: 所有诸有情,有情摄所摄:

若卵生、若胎生、若湿生、若化生,若有色、若无色,若有想、若无想,若非有想非无想,乃至有情界施设所施设如是一切,我当皆令于无余依妙涅槃界而般涅槃。

चर्शन्त्रस्य त्रात्त्रस्य त्रात्त्रस्य स्त्रम्य स्त्रस्य स्त्रस्य

The Conqueror too then began, with the following words:

Subhuti, this is how those who have entered well into the way of the bodhisattva must think to themselves as they feel the Wish to achieve enlightenment:

I will bring to nirvana the total amount of living beings, every single one numbered among the ranks of living kind: those who were born from eggs, those who were born from a womb, those who were born through warmth and moisture, those who were born miraculously, those who have a physical form, those with none, those with conceptions, those with none, and those with neither conceptions nor no conceptions. However many living beings there are, in whatever realms there may be, anyone at all labelled with the name of "living being," all these will I bring to total nirvana, to the sphere beyond all grief, where none of the parts of the person are left at all.

#### 佛告须菩提:

诸菩萨摩诃萨应如是降伏其心-所有一切众生之类:若卵生、若胎生、若湿生、若化生,若有色、若无色,若有想、若无想、若非有想非无想,我皆令入无余涅盘而灭度之;

#### Kamalashila 1, Meditation #9

Who is Everyone I Will Enlighten?

Who made people different?

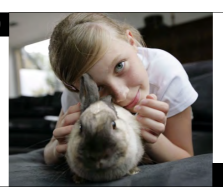


那些我要令其开悟的众生是谁? 什么造成了人与人之间的不同?

莲花戒系列一 冥想 #9

#### Kamalashila 1, Meditation #10

Nirvanicizing: Will I take the responsibility?



灭度之, 涅槃之: 我是否要承担责任?

莲花戒系列一 冥想 #10

[17]

एवमपरिमाणानिप सत्वान् परिनिर्वाप्य न कश्चित्सत्त्वः परिनिर्वापितो भवति।

虽度如是无量有情令灭度已,而无有情得灭度者。

ट्य.जम.चर्चम.तम.चीम.तम्म्री.स.म्.सी.मी.ट्य.जम.चर्चम.चीस्। १८.जैम.मुणम.२४.क्.म्.मी.तम्म्री.स.मूर्य.सी.मी.ट्य.जम.चर्चम.चीस्।

Yet even if I do manage to bring this limitless number of living beings to total nirvana, there will be no living being at all who was brought to their total nirvana.

如是灭度无量无数无边众生,实无众生得灭度者;

#### Kamalashila 1, Meditation #11

Only One Thing Works
For success,
For relationships,
For health, peace;
For death; for pain;
For saving the world



得成功,关系, 健康,平静; 破死亡,灭痛苦; 故世界, 唯独一法奏效!

莲花戒系列一 冥想 #11

#### Kamalashila 1, Meditation #12

No One Reaches Nirvana: The second husband in your kitchen



无人得灭度证涅槃: 厨房里的第二位丈夫

莲花戒系列一 冥想 #12

[18]

तत्कस्य हेतोः सचेत्सुभूते बोधिसत्वस्य सत्वसंज्ञा प्रवर्तेत न स बोधिसत्त्व इति वक्तव्यः।

何以故?善现!若诸菩萨摩诃萨有情想转,不应说名菩萨摩诃萨。

पद्मान्। ने मुद्दाक्षेत्रका म्यावर्धिम्। म्यावर्धिम्। म्यावर्धिम् म्यावर्धिम्। म्यावर्धिम्। म्यावर्धिम्। म्यावर्धिम्। म्यावर्धिम्। म्यावर्धिम्। म्यावर्धिम्।

Why is it so? Because, Subhuti, if a bodhisattva were to slip into conceiving of someone as a living being, then we could never call them a "bodhisattva."

何以故?须菩提!若菩萨有「我相、

[19]

तत्कस्य हेतोः न स सुभूते बोधिसत्त्वो वक्तव्यो यस्य सत्त्वसंज्ञा प्रवर्तेत जीवसंज्ञा वा पुद्गलसंज्ञा व प्रवर्तेत॥३॥

> 所以者何?善现!若诸菩萨摩诃萨不应说言有情想转,如是命者想、士夫想、补特伽罗想、意生想、摩纳婆想、作者想、受者想转,当知亦尔。何以故? 善现!无有少法名为发趣菩萨乘者。

# दह्माम्मभ। मट्जम्, दर्जेम मट्जम् । रेज्य क्ष्मभ्य क्ष्मभ्य

Why is it so? Because, o Subhuti, if anyone were to slip into conceiving of someone as a living being, or as something that lives, or as a person, then we could never call them a "bodhisattva."

人相、众生相、寿者相」即非菩萨。

#### Kamalashila 1, Meditation #13

If There is No Me, Who goes from chains to freedom?



如果无我, 谁由枷锁到自由?

莲花戒系列一 冥想 #13

#### Kamalashila 1, Meditation #14

If There is No Me, Who makes karma, and then gets it back?



如果无我, 谁从造业得果报?

莲花戒系列一 冥想 #14

#### Kamalashila 1, Meditation #15

If There is No Me, Why can I recognize my mother's face?



如果无我, 为何我可认出母亲脸

莲花戒系列一 冥想 #15

#### Kamalashila 1, Meditation #16

From Caterpillar to Butterfly: Who made the cocoon?



从毛毛虫到蝴蝶: 谁在造茧?

莲花戒系列一 冥想 #16

#### Kamalashila 1, Meditation #17

Three Impossibles:
I am the happiness I feel.
I have the happiness I feel.
I made the happiness I feel.



三种不可能: 我是我感受到的幸福 我拥有我感受到的幸福 我创造了我感受到的幸福

莲花戒系列一 冥想 #17

[20]

अपि तु खलु पुनः सुभुते न बोधिसत्त्वेन वस्तुप्रतिष्ठितेन दानं दातव्यम् न क्वचित्प्रतिष्ठितेन दानं दातव्यम्। न रूपप्रतिष्ठितेन दानं दातव्यम्। न शब्दगन्धरसस्प्रष्टव्यधर्मेषु प्रतिष्ठितेन दानं दातव्यम्।

复次, 善现!菩萨摩诃萨不住于事应行布施, 都无所住应行布施; 不住于色应行布施, 不住声、香、味、触、法应行布施。

स्थित्ता द्वारा क्षेत्रा क्षेत्राच्या स्थान्य क्षेत्राच्या क्षेत्राच्या स्थान्य स्थान

And I say, o Subhuti, that a bodhisattva performs the act of giving without staying in things. They perform the act of giving without staying in any object at all. They perform the act of giving without staying in things that you see. They perform the act of giving without staying in sounds, and without staying in smells, or tastes, or things that you touch, or in objects of the thought.

复次,须菩提!菩萨于法應「应无住」行于布施-所谓不住色布施, 不住声香味触法布施。

#### Kamalashila 1, Meditation #18

Have I Given the Four Gifts Today?

Who brought me here,
and who brought you here,
and who made the gift I gave?



今日我有没送出四份礼物? 谁把我带到这里, 谁把你带到这里, 谁做出我给的礼物?

莲花戒系列一 冥想 #18

#### Kamalashila 1, Meditation #19

When I see blue,
How much of my mind
Sees blue?
Where is the rest?



当我看见蓝, 意识中有多少看到蓝, 剩余的部分在哪里呢?

莲花戒系列一 冥想 #19

#### Kamalashila 1, Meditation #20

If atoms are too small to see, How can I see a thing made of atoms?



如果原子太小不可见, 我又如何能见到 由原子构成的事物?

莲花戒系列一 冥想 #20

#### Kamalashila 1, Meditation #21

Is my mind a string of thoughts?
Or is my mind a box of thoughts?



我的意识 是一连串念头 还是一盒子念头?

莲花戒系列一 冥想 #21

#### Kamalashila 1, Meditation #22

Is that person I know
who irritates me
One irritating person that
comes from their own side,
Or two irritating persons that
come from their own side?



我认识的那个 惹恼我的人, 是来自于其本身的 一个人 还是两个人?

莲花戒系列一 冥想 #22

#### Kamalashila 1, Meditation #23

Who made the fact that nothing starts and nothing stops?



是谁创造了 不生不灭(无始无终)?

莲花戒系列一 冥想 #23

#### Kamalashila 1, Meditation #24

If helping the sick makes medicine work for me, do I still have to take the medicine?



如帮助病人可让药物奏效, 我是否还需服药?

莲花戒系列一 冥想 #24

[21]

एवं हि स्भूते बोधिसत्वेन महासत्वेन दानं दातव्यं यथा न निमितसंज्ञायामिप प्रतितिष्ठेत्। स्य हेतोः यः सुभूते बोधिसत्वोऽप्रतिष्ठितो दानं ददाति तस्य सुभूते पुण्यस्कन्धस्य न सुकरं प्रमाणामुद्ग्रहीतुम्।

善现!如是菩萨摩诃萨如不住相想应行布施。何以故?

善现! 若菩萨摩诃萨都无所住而行布施, 其福德聚不可取量。

ह्रीयाम्ब्रीयाम्बर्धाः क्षेत्राम्बर्धाः स्वायम्बर्धाः स्वायम्बर्धः स्वायम्यः स्वायम्बर्धः स्वायम्बर्धः स्वायम्बर्धः स्वायम्बर्धः स्वायम्बर्धः स्वायम्बर्धः स्वायम्बर्धः स्वायम्बर्धः स्वयम्बर्धः स्वायम्बर्यः स्वयः स्वयम्बर्धः स्वयम्बर्धः स्वयः स्वयः स्वयः स्वयः स्वयः स

O Subhuti, bodhisattvas perform the act of giving without conceiving of any thing in any way as a sign. That is how they give.

Why is it so? Think, o Subhuti, of the mountains of merit collected by any bodhisattva who performs the act of giving without staying. This merit, o Subhuti, is not something that you could easily ever measure.

须菩提!菩萨应如是布施-不住於相;何以故?若菩萨不住相布施, 其福德不可思量。

[22]

## तितं मन्यसे सुभूते सुकरं पूर्वस्यां दिशि आकाशस्य प्रमाणमुद्ग्रहीतुम्

佛告善现:于汝意云何?东方虚空可取量不?

## |र्यादर्ह्या दरे'हे'क्रुअ'र्'शेअश। वर्'र्ह्यवश्गी'त्रअ'स्वितंत्र'र्यान्दे'र्यर'स्वरा

O Subhuti, what do you think? Would it be easy to measure the space to the east of us?

须菩提! 于意云何? 东方虚空可思量不?

## स्भूतिराह नो हीदं भगवन्।

善现答言:

不也,世尊!

रवःवर्त्तेरःग्रीक्षःगर्केवःय। वर्षेत्रःभृकःवन्त्र। देःहै। सःव्यवाकःर्के।

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, it would not.

不也,世尊!

भगवानाह एवं दक्षिणपश्चिमोत्तरासु अध ऊर्ध्वं दिग्विदक्षु समन्ताद्दशसु दिक्षु सुकरमाकाशस्य प्रमाणमुद्ग्रहीतुम्

### 佛言:

善现!如是南西北方四维上下,周遍十方一切世界虚空可取量不?

यरःश्चित्रम्। २८.। ज्याःमीःश्चिम्यः२८.। श्चिम्यःभक्षन्यः२८.। श्चिम्यःपर्वेदुःयभःभावदुःक्ष्यःमार्थः श्चेरः । पञ्चाःमीःश्चिम्यःदरा श्चिम्यःभक्षन्यः। श्चिम्यःपर्वेदुःयभःभावदुःक्ष्यःमार्थः श्चेरः

The Conqueror said,

And just so, would it be easy to measure the space in any of the main directions to the south of us, or to the west of us, or to the north of us, or above us, or below us or in any of the other directions from us? Would it be easy to measure the space to any of the ten directions from where we now stand?

须菩提! 南西北方四维上下虚空可思量不?

## सुभूतिराह नो हीदं भगवन्।

善现答言:

不也,世尊!

रव वर्ते र मुक्ष वार्षावाया वर्षे अ व्यवस्था दे है। अ व्यवस्था

And Subhuti respectfully replied,

Conqueror, it would not.

不也,世尊!

भगवानाह एवमेव सुभूते यो बोधिसत्त्वोऽप्रतिष्ठितो दानं ददाति तस्य सुभूते पुण्यस्कन्धस्य न सुकरं प्रमाणमुद्ग्रहीतुम्। एवं हि सुभूते बोधिसत्त्वयानसंप्रस्थितेन दानं दातव्यं यथा न निमित्तसंज्ञायामपि प्रतितिष्ठेत्॥४॥

#### 佛言:

善现!如是,如是。若菩萨摩诃萨都无所住而行布施,其福德聚不可取量,亦复如是。善现!菩萨如是如不住相想应行布施。

यावर्श्वरात्त्र स्त्रीत्र प्राचेत्र प्राचेत्र

Then the Conqueror said:

And just so, Subhuti, it would be no easy thing to measure the mountains of merit collected by any bodhisattva who performs the act of giving without staying.

须菩提!菩萨无住相布施,福德亦复如是不可思量。

须菩提!菩萨但应如所教住。

#### Kamalashila 1, Meditation #25

Why is the sky like the giving done by a real bodhisattva?



为何说, 天空如真 菩萨所作给(布施)?

莲花戒系列一 冥想 #25

[23]

## तितं मन्यसे सुभूते लक्षणसंपदा तथागतो द्रष्टव्यः

佛告善现:于汝意云何?可以诸相具足观如来不?

यक्षेत्रा यहे.ह.श्रेश.टे.श्रेशया शक्ष्य.स्य.श्रेश.क्ष्यायात्राचे,यध्येयायात्राच्या

Now Subhuti, what do you think? Should we consider someone to be One Thus Gone, just because they possess the totally exquisite marks that we find on a Buddha's body?

须菩提! 於意云何? 可以身相见如来不?

सुभूतिराह नो हीदं भगवन्। न लक्षणसंपदा तथागतो द्रष्टव्यः। तत्कस्य हेतोः या सा भगवन् लक्षणसंपत्तथागतेन भाषिता सैवालक्षणसंपत्। एवमुक्ते 善现答言:

不也,世尊!不应以诸相具足观于如来。何以故?如来说诸相具足,即非诸相具足。

र्यात मुंद्रा विश्व म्याविष्य प्राप्त पर्वे अप्याविष्य प्राप्त प्रम्य स्थित स

And Subhuti respectfully replied,

Oh Conquering One, we should not. We should not consider anyone One Thus Gone just because they possess the totally exquisite marks that we find on a Buddha's body. And why not? Because when the One Thus Gone himself described the totally exquisite marks on a Buddha's body, he stated at the same time that they were impossible.

不也, 世尊! 不可以身相得见如來; 何以故? 如来所说身相即非身相。

#### Kamalashila 2, Meditation #1

#### What do the signs feel like inside?

How do the signs on the outside reflect my good qualities on the inside?



迹象(相好)之内为何? 外在的迹象 如何反应我的 内在美好品质?

莲花戒系列二 冥想 #1

#### Kamalashila 2, Meditation #2

#### Where do the signs come from?

What did I do in the past that created this sign?



**迹象从何而来?** 我过去的何种行为 创造了这种迹象?

莲花戒系列二 冥想 #2

#### Kamalashila 2, Meditation #3

What glues the signs together? Why do I see the whole from the parts?



什么将这些迹象粘合在一起? *我们为什么可以从各个部分看到整体?* 

莲花戒系列二 冥想 #3

[24]

## भगवानायुष्मन्तं सुभूतिमेतदवोचत

佛复告具寿善现言:

## वर्डरा खूर वन्या गुरा कें निर खूर या सवा वर्ते सा वा वरे स्नान है या वा वर्ते सा वा वर्ते सा वा वर्ते सा वा वर्ते सा वरत

And then the Conqueror spoke to the junior monk Subhuti again, as follows:

#### 佛告须菩提:

वत्सुभूते लक्षणसंपत् तावन्मृषा, यावदलक्षणसंपत् तावन्न मृषेति हि लक्षणालक्षणतस्तथागतो द्रष्टव्यः॥५॥ एवमुक्ते

善现!乃至诸相具足皆是虚妄,乃至非相具足,皆非虚妄如是以相非相应观如来。

说是语已。

| प्रयादर्श्चेर| यदीहिः स्नुस्रात् । पेः स्नुद्रात् अस्त्रात् स्नुस्रात् । पेः स्नुर्यात् स्नुस्रात् । पेः स्नु द्रास्राह्म प्रयादर्श्चेर्य । पेः स्नुद्रात् । पेः स्नुर्यात् । स्नुर्यात् । स्नुर्यात् । स्नुर्यात् । स्नुर्य प्रयादर्श्चेर्य । पेः स्नुर्यात् । पेः स्नुर्यात् । स्नुर्यात् । स्नुर्यात् । स्नुर्यात् । स्नुर्यात् । स्नुर

O Subhuti, what do you think? The totally exquisite marks on a Buddha's body, as such, are deceptive. The totally exquisite marks on a Buddha's body are also not deceptive, but only insofar as they do not exist. And so you should see the One Thus Gone as having no marks, no marks at all.

Thus did the Conqueror speak.

凡所有相皆是虚妄,若见诸相非相,則见如来。

#### Kamalashila 2, Meditation #4

Avoid the ditches on either side of the road Why did the Buddha say no signs were there?



避免道路两边的沟渠, *为何佛陀说* 无有迹象(无相)?

莲花戒系列二 冥想 #4

#### Kamalashila 2, Meditation #5

I would love to show up Enough love to send a form body



我希望出现 *足够的爱,得以发出有形之身* 

莲花戒系列二 冥想 #5

#### Kamalashila 2, Meditation #6

Buddha Jewel: faces vs. reflections *Ultimate protection, two parts of the four* 



佛宝:脸庞与沉思 终极的保护, 四身之二

莲花戒系列二 冥想 #6

[25]

आयुष्मान् सुभूतिर्भगवन्तमेतदवोचत् अस्ति भगवन्। केचित्सत्त्वा भविष्यन्त्यनागतेऽध्वनि पश्चिमे काले पश्चिमे समये पश्चिमायां पञ्चशत्या सद्धर्मविप्रलोपकाले वर्तमाने ये इमेष्वेवंरूपेषु सूत्रान्तपदेषु भाष्यमाणेषु भूतसंज्ञामुत्पादयिष्यन्ति।

## 具寿善现复白佛言:

世尊!颇有有情于当来世,后时、后分、后五百岁,正法将灭时分转时,闻说如是色经典句,生实想不?

And then the junior monk Subhuti replied to the Conquering One, as follows:

O Conqueror, what will happen in the future, in the days of the last five hundred, when the holy Dharma is approaching its final destruction? How could anyone of those times ever see accurately the meaning of the explanations given in sutras such as this one?

#### 须菩提白佛言:

世尊! 颇有众生得闻如是言说章句, 生实信不?

#### 佛告善现:

勿作是说:颇有有情于当来世,后时、后分、后五百岁, 正法将灭时分转时,闻说如是色经典句生实想不?

म्यात्रियात्वर्थः स्वात्त्रियः त्यात्रः स्वात्त्रः स्वात्तः स्वात्त्रः स्वात्तः स्वात्त

And the Conqueror replied,

Subhuti, you should never ask the question you have just asked: "What will happen in the future, in the days of the last five hundred, when the Dharma is approaching its final destruction? How could anyone of those times ever see accurately the meaning of the explanations given in sutras such as this one?"

### 佛告须菩提:

莫作是说!

#### Kamalashila 2, Meditation #7

Dharma Jewel: books vs. understandings The real protection and what causes it



法宝: 书籍 vs. 理解 *真正的保护及其成因* 

莲花戒系列二 冥想 #7

[26]

अपि तु खलु पुनः सुभूते भविष्यन्त्यनागतेऽध्वनि बोधिसत्वा महासत्त्वाः पश्चिमे काले पश्चिमे समये पश्चिमायां पञ्चशत्यां सद्धर्मविप्रलोपे वर्तमाने गुणवन्तः शीलवन्तः प्रज्ञावन्तश्च भविष्यन्ति ये इमेष्वेवंरूपेषु सूत्रान्तपदेषु भाष्यमाणेषु भूतसंज्ञामुत्पादयिष्यन्ति।

然复, 善现!有菩萨摩诃萨于当来世, 后时、后分、后五百岁, 正法将灭时分转时, 具足尸罗, 具德、具慧。

त्रिया क्षेत्रास्य द्वारा स्वार्य स्व

I say to you, o Subhuti, that in the future, in the days of the last five hundred, when the holy Dharma is approaching its final destruction, there will come bodhisattvas who are great beings, who possess morality, who possess the fine quality, and who possess wisdom.

如来灭后,后五百岁,有持戒修福者,于此章句能生信心,以此为实;

न खलु पुनस्ते सुभूते बोधिसत्वा महासत्वा एकबुद्धपर्युपासिता भविष्यन्ति नैकबुद्धावरोपितकुशलमूला भविष्यन्ति। अपि तु खलु पुनः सुभूते अनेकबुद्धशतसहस्रपर्युपासिता अनेकबुद्धशतसहस्रावरोपितकुशलमूलास्ते बोधिसत्वा महासत्वा भविष्यन्ति

复次, 善现!彼菩萨摩诃萨非于一佛所承事供养, 非于一佛所种诸善根。然复, 善现!彼菩萨摩诃萨于其非一、百、千佛所承事供养, 于其非一、百、千佛所种诸善根.

३.च.२च.चश्चेर.ततु.चेर.केच.शुश्रश्चरततःशुश्वर्यःत्वरक्ष्यःत्त्रं च्याःचचैरःत्। श्वर्यःचेश्वर्यःच्यःकूरःश्वरःत्वराश्वर्यःच्यीरःचेशःविरः। श्वर्यःचेशःचचिःकूरः-२.श्वराः-१ प्रायःचेशःचिशःसःश्वरं च्याः-१ प्रायःचेशःचिशःसः। श्वर्यःचेशःचिशःसः। स्वरःच्येरः। स्वरःवर्च्यः। च्यःवर्च्यः। चिरःकेचःश्वरःश्वरःश्वरःश्वरः। चिरःकेचःश्वरःश्वरः। चिरःकेचःश्वरःश्वरः। चिरःकेचःश्वरः। चिरःकेचःश्वरः। चिरःकेचःश्वरः। चिरःकेचःश्वरः। चिरःकेचःश्वरः। चिरःकेचःश्वरः। चिरःकेचःश्वरः। चिरःकेचः। चरःकेचः। चरःके

And these bodhisattvas who are great beings, o Subhuti, will not be ones who have rendered honor but to a single Buddha, or who have collected stores of virtue with a single Buddha. Instead, o Subhuti, they will be ones who have rendered honor to many hundreds of thousands of Buddhas, and who have collected stores of virtue with many hundreds of thousands of Buddhas. Such are the bodhisattvas, the great beings, who then will come.

当知是人不于一佛二佛三四五佛而种善根,已于无量善根,千万佛所种诸善根。

#### Kamalashila 2, Meditation #8

The Diamond Sutra, for us

Assume that the Buddha

designed it for you, now



为我们而设的 《能断金刚经》 假设, 那是佛陀专门为 现在的你而设计的。

莲花戒系列二 冥想#8

#### Kamalashila 2, Meditation #9

Those of the last 500, who understand *It's time; and you're here* 



最后 500 年中 能理解其中真义的人 *时间已到,而你就在这里* 

莲花戒系列二 冥想 #9

#### Kamalashila 2, Meditation #10

Sangha Jewel: Robes & emptiness

The friends you should

really hang out with



僧宝:僧袍与空性 *那些你真正交往的朋友* 

莲花戒系列二 冥想 #10

#### Kamalashila 2, Meditation #11

Gratitude, the only way out

The best thing to try,

in the days of dark



感恩,唯一出路 *黑暗(末法)时期的最好尝试* 

莲花戒系列二 冥想 #11

[27]

ये इमेष्वेवंरूपेषु सूत्रान्तपदेषु भाष्यमाणेषु एकचित्तप्रसादमिप प्रतिलप्स्यन्ते। ज्ञातास्ते सुभूते तथागतेन बुद्धज्ञानेन दृष्टास्ते सुभूते तथागतेन बुद्धचक्षुषा बुद्धास्ते सुभूते तथागतेन।

乃能闻说如是色经典句, 当得一净信心。 善现!如来以其佛智悉已知彼, 如来以其佛眼悉已见彼。

Suppose, o Subhuti, that a person reaches even just a single feeling of faith for the words of a sutra such as this one. The One Thus Gone, Subhuti, knows any such person. The One Thus Gone, Subhuti, sees any such person.

闻是章句,乃至一念生净信者,须菩提!如来悉知悉见;

[28]

सर्वे ते सुभूते अप्रमेयमसंख्येयं पुण्यस्कन्धं प्रसविष्यन्ति प्रतिग्रहीष्यन्ति।

善现!如来悉已觉彼一切有情,当生无量无数福聚,当摄无量无数福聚。

यभ्रीत् केरास्य मृत्युर्मा वर्षेत् स्वराय स

Such a person, o Subhuti, has produced, and gathered safely into themselves, a mountain of merit beyond any calculation.

是诸众牛得如是无量福德。

#### Kamalashila 2, Meditation #12

Planted & safe
Sealed with a Coffee Meditation



种子播下&平安无事 用咖啡冥想做密封

莲花戒系列二 冥想 #12

[29]

तत्कस्य हेतोः न हि सुभूते तेषां बोधिसत्वानां महासत्त्वानामात्मसंज्ञा प्रवर्तते न सत्त्वसंज्ञा न जीवसंज्ञा न पुद्गलसंज्ञा प्रवर्तते।

何以故?善现!彼菩萨摩诃萨无我想转,无有情想、无命者想、 无士夫想、无补特伽罗想、无意生想、无摩纳婆想、 无作者想、无受者想转。

विश्वास्त्रास्त्रेम्। यदावर्ष्याः च्याः हित्दाः विश्वास्त्रः स्त्रे स्त्रे स्त्रः स्त्रे स्त्रः स्त्रे स्त्रः स्त्रे स्त्रः स्त्रे स्त्रः स्त्रः स्त्रे स्त्रः स्त

Why is it so? Because, Subhuti, these bodhisattvas who are great beings never slip into any conception of something as a self, nor do they slip into any conception of something as a living being, nor any conception of something as being alive, nor any conception of something as a person.

何以故?是诸众生无复我相、人相、众生相、寿者相,

[30]

नापि तेषां सुभूते बोधिसत्वानां महासत्वानां धर्मसंज्ञा प्रवर्तते। एवं नाधर्मसंज्ञा। नापि तेषां स्भूते संज्ञा नासंज्ञा प्रर्तते।

善现!彼菩萨摩诃萨无法想转、无非法想转,无想转亦无非想转。

तर्रिक्षात्रवास्त्रभ्रात्वीर्म्। त्रिक्षात्रभ्रात्वीर्म्। त्रिक्षात्रम्। तर्रिक्षात्रम्। तर्रिक्षात्रम्। तर्रिक्षात्रम्। तर्रिक्षात्रम्। तर्रिक्षात्रम्। वर्षिक्षात्रम्। क्ष्याः

Subhuti, these bodhisattvas who are great beings neither slip into any conception of things as things, nor do they slip into any conception of things as not being things. They neither slip into any conception of a thought as a conception, nor do they slip into any conception of a thought as not being a conception.

无法相、亦无非法相。

#### Kamalashila 2, Meditation #13

Even understanding is not

Living in a mental construct



甚至连理解 都不是 *活在意识构造中* 

莲花戒系列二 冥想 #13

#### Kamalashila 2, Meditation #14

The only way to see *Seeing is proof of gratitude* 



唯一方法,方可看见 *看见就证明有感恩* 

莲花戒系列二 冥想 #14

[31]

तत्कस्य हेतोः सचेत्सुभूते तेषां बोधिसत्वानां महासत्त्वानां धर्मसंज्ञा प्रवर्तेत स एव तेषामात्मग्राहो भवेत् सत्त्वग्राहो जीवग्राहः पुद्गलग्राहो भवेत्।

所以者何?善现!若菩萨摩诃萨有法想转, 彼即应有我执、有情执、命者执、补特伽罗等执。

त्ता बूंचारिःयहूचःतःस्टा योरःचयोरिःयहूचःत्रप्रचींभःधूटः। शुश्रशःस्याक्ष्र्यः शःपरीःपुश्राप्रहियोत्री रे.धुरे.रु.रेयो.यु.परेयो.पि.यहूचःत्रप्रचींभःखुरः। शुश्रशःश्रथःरे.यहूचःतः रि.शुप्रःखुमःखेःथी स्व.यहूँम्। योजःप्रे.चीरःक्ष्यःश्रश्रशःस्यःश्रिशःस्।

Why is it so? Because if, Subhuti, these bodhisattvas who are great beings were to slip into any conception of things as things, then they would grasp these same things as being a "self"; they would grasp them as being a living being; they would grasp them as being something that lives; they would grasp them as a person.

何以故?是诸众生若心取相,则为着我、人、众生、寿者;

[32]

न हि सुभूते तेषां बोधिसत्त्वानां महासत्त्वानामात्मसंज्ञा प्रवर्तते न सत्त्वसंज्ञा न जीवसंज्ञा न पुद्गलसंज्ञा प्रवर्तते।

若有非法想转,彼亦应有我执、有情执、命者执、补特伽罗等执。

# र् तह्र्यात्रात्ता स्याप्तात्त्वात्त्रव्यात्रव्यात्त्रव्यात्त्र विष्टा यात्रात्त्र विष्टा स्थान्त्र स्थान्त्र विष्टा स्थान्त्र स्थान्त

And even if they were to slip into thinking of them as not being things, that too they would grasp as being a "self"; and as being a living being; and as being something that lives; and as being a person.

若取法相,即着我、人、众生、寿者;

[33]

नापि तेषां सुभूते बोधिसत्त्वानां महासत्त्वानां धर्मसंज्ञा प्रवर्तते। एवं नाधर्मसंज्ञा।

何以故?善现!不应取法,不应取非法。

चुःस्रो क्र्यायाध्येत्रपायाः चीत्रात्त्रेत्र चीत्रात्त्रेत्र चीत्रात्त्रेत्र क्रियाः क्रियाः चीत्र चीत्र

Why is it so? Because, Subhuti, the bodhisattvas never hold the Dharma in the wrong way either. Nor do they hold what is not the Dharma.

何以故?若取非法相,即着我、人、众生、寿者。是故不应取法,不应取非法;

[34] नापि तेषां सुभूते संज्ञा नासंज्ञा प्रवर्तते।तत्कस्य हेतोः सचेत्सुभूते तेषां बोधिसत्वानां महासत्त्वानां धर्मसंज्ञा प्रवर्तेत स एव तेषामात्मग्राहो भवेत् सत्त्वग्राहो जीवग्राहः पुद्गलग्राहो भवेत्। सचेदधर्मसंज्ञा प्रवर्तेत स एव तेषामात्मग्राहो भवेत् सत्त्वग्राहो जीवग्राहः पुद्गलग्राह इति। तत्कस्य हेतोः न खलु पुनः सुभूते बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन धर्म उद्ग्रहीतव्यो नाधर्मः। तस्मादियं तथागतेन संधाय वाग्भाषिता कोलोपमं धर्मपर्यायमाजानद्भिधर्मा एव प्रहातव्याः प्रागेवाधर्मा इति॥६॥

是故如来密意而说筏喻法门。诸有智者,法尚应断,何况非法!

ह्मी विश्वास म्यामा ने त्या निर्मात्या निर्मात्या मित्रा के स्वास क्षेत्र स्वास स्वास स्वास स्वास स्वास स्वास स्वास भित्र स्वास स्व

This then is what the One Thus Gone meant when he said:

Those who understand that this presentation of the Dharma is like a ship leave even these teachings of Dharma behind. What need then is there to mention what they do with that which is not the Dharma?

以是义故,如来常说:

「汝等比丘!知我说法如筏喻者,法尚应舍,何况非法」。

#### Kamalashila 2, Meditation #15

Three boats to leave behind *A time to move beyond anything* 



应舍弃的三艘船 *超越一切的时候到了* 

莲花戒系列二 冥想 #15

[35]

पुनरपरं भगवानायुष्मन्तं सुभूतिमेतदवोचत्

佛复告具寿善现言:

|गाल्क प्यार पर्छेक युक प्राप्त के जिस के जिस के प्राप्त के प्राप

तित्कं मन्यसे सुभूते अस्ति स कश्चिद्धर्मो यस्तथागतेनानुत्तरा सम्यक्संबोधिरित्यभिसंब्द्धः कश्चिद्वा धर्मस्तथागतेन देशितः

善现!于汝意云何?颇有少法,如来、应、正等觉证得阿耨多罗三藐三菩提耶?颇有少法,如来、应、正等觉是所说耶?

Subhuti, what do you think? Is there any such thing as an enlightenment where Those Gone Thus reach some incomparable, perfect, and total Buddhahood? And does the One Thus Gone ever teach any Dharma at all?

须菩提! 于意云何? 如来得阿耨多罗三藐三菩提耶? 如来有所说法耶?

[36]

एवमुक्ते आयुष्मान् सुभूतिर्भगवन्तमेतदवोचत

善现答言:

वर्डेअ'ख्रु 'यद्र्य' या कें'द्रद 'ख्रु 'या रव 'यर्चे र ची अ'यदी 'सूद्र हेश वार्शे या हैं।

Then the junior monk Subhuti replied to the Conqueror, in the following words:

须菩提言:

यथाहं भगवन् भगवतो भाषितस्यार्थमाजानामि नास्ति स कश्चिद्धर्मी यस्तथागतेन अनुत्तरा सम्यक्संबोधिरित्यभिसंबुद्धः नास्ति धर्मी यस्तथागतेन देशितः।

世尊!如我解佛所说义者,无有少法,如来、应、正等觉证得阿耨多罗三藐三菩提;亦无有少法,是如来、应、正等觉所说。

यार.लर.भाष्मकुम.सूरी

O Conqueror, as far as I can catch the thrust of what the Conqueror has spoken thus far, then I would have to say that it is impossible for there to be any such thing as an enlightenment where Those Gone Thus could ever reach some incomparable, perfect, and total enlightenment. And it is impossible as well

for there to be any such thing as a Dharma that the One Thus Gone could ever teach.

如我解佛所说义,无有定法名阿耨多罗三藐三菩提,亦无有定法,如来可说;

[37]

तत्कस्य हेतोः योऽसौ तथागतेन धर्मोऽभिसंबुद्धो देशितो वा अग्राहयः सोऽनभिलप्यः। न स धर्मो नाधर्मः।

何以故?世尊!如来、应、正等觉所证、所说、所思惟法皆不可取,不可宣说,非法,非非法。

And why is this the case? Because it is impossible for there to be any such thing as an enlightenment which the One Thus Gone reached, or a Dharma which he taught, which could ever be held. It is impossible for there to be any such thing that could ever be described. And this is because it is neither true that these things exist, nor that it is impossible for them to exist.

何以故?如来所说法皆不可取、不可说、非法、非非法;

[38]

तत्कस्य हेतोः असंस्कृतप्रभाविता ह्यार्यप्द्गलाः॥७॥

何以故?以诸贤圣补特伽罗皆是无为之所显故。

र्द्। १२.३५.४४२.२.७४। यसमामानद्यारः चयाः सम्मान्। यर्गाः याम्यान्। यर्गाः याम्यान्।

And why is that? Because these persons who are realized beings distinguish all these things, perfectly, through that which is unproduced.

所以者何?一切贤圣皆以无为法而有差别。

# Kamalashila 2, Meditation #16

Impossible starting, impossible stopping *A ruler to measure all things* 



不可能的开始, 不可能的停止 *测量一切的量尺* 

莲花戒系列二 冥想 #16

# Kamalashila 2, Meditation #17

What makes you different, whether there are Buddhas or not A never-changing rock in a life of change



什么让你不同 到底有无佛陀 *变动一生中的* 一块永不变化的岩石

莲花戒系列二 冥想 #17

# Kamalashila 2, Meditation #18

The missing Discover credit card

Simple absences,

and not simply not



丢失的"发现" 牌信用卡*只是缺失, 并非不是什么* 

莲花戒系列二 冥想 #18

[39]

भगवानाह

佛告善现:

वर्रेअः युद्धः वद्दशः गुरुषः वगावः सूवाः धा

And once more the Conqueror spoke:

तित्कं मन्यसे सुभूते यः किश्चित्कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा इमं त्रिसाहस्रमहासाहस्रं लोकधातुं सप्तरत्नपरिपूर्णं कृत्वा तथागतेभ्योऽर्हद्भयः सम्यक्संबुद्धेभ्यो दानं दद्यात्, अपि नु स कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा ततोनिदानं बहु पुण्यस्कन्धं प्रसुनुयात्।

于汝意云何?若善男子或善女人, 以此三千大千世界盛满七宝持用布施, 是善男子或善女人,由此因缘所生福聚宁为多不?

यत्त्र्युंस्। यदेहिःक्ष्र्यद्विया देवायःग्रीःत्वया देवायःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्यःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्रीःत्वयःग्यःग्यःग्यःग्यःग्यःग्यःग्री

O Subhuti, what do you think? Suppose some son or daughter of noble family were to take all the planets of this great world system, a system with a thousand of a thousand of a thousand planets, and cover them with the seven kinds of precious substances, and offer them to someone. Would that son or daughter of noble family create many great mountains of merit from such a deed?

须菩提! 于意云何? 若人满三千大千世界七宝以用布施, 是人所得福德, 宁为多不?

सुभूतिराह बहु भगवन् बहु सुगत स कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा ततोनिदानं पुण्यस्कन्धं प्रसुनुयात्।

## 善现答言:

甚多,世尊!甚多,善逝!是善男子或善女人,由此因缘所生福聚其量甚多。

Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, many would it be. O You who have Gone to Bliss, it would be many. This son or daughter of noble family would indeed create many great mountains of merit from such a deed.

须菩提言:

甚多,世尊!

[40]

तत्कस्य हेतोः योऽसौ भगवन् पुण्यस्कन्धस्तथागतेन भाषितः अस्कन्धः स तथागतेन भाषितः। तस्मात्तथागतो भाषते पुण्यस्कन्धः पुण्यस्कन्ध इति।

何以故?世尊!福德聚福德聚者,如来说为非福德聚,是故如来说名福德聚福德聚。

And why is it so? Because, o Conqueror, these same great mountains of merit are great mountains of merit that could never exist. And for this very reason do the Ones Gone Thus speak of "great mountains of merit, great mountains of merit."

何以故?是福德即非福德性,是故如来说福德多。

[41]

भगवानाह यश्च खलु पुनः सुभूते कुलपुत्रो वा कुलदुहिता व इमं त्रिसाहस्रमहासाहस्रं लोकधात्ं सप्तरत्नपरिपूर्णं कृत्वा तथागतेभ्योऽर्हद्भ्यः सम्यक्संबुद्धेभ्यो दानं दद्यात्, यश्च इतो धर्मपर्यायादन्तशश्चतुष्पादिकामपि गाथामुद्गृहय परेभ्यो विस्तरेण देशयेत् संप्रकाशयेत् अयमेव ततोनिदानं बहुतरं पुण्यस्कन्धं प्रसुनुयादप्रमेयसंख्येयम्।

## 佛复告善现言:

善现!若善男子或善女人,以此三千大千世界盛满七宝持用布施。 若善男子或善女人,于此法门乃至四句伽陀,受持、读诵、 究竟通利,及广为他宣说、开示、如理作意, 由是因缘所生福聚,甚多于前无量无数。

प्रश्रित प्राचित्र प्राचि

Suppose, o Subhuti, that some son or daughter of noble family were to take all the planets of this great world system, a system with a thousand of a thousand of a thousand planets, and cover them all with the seven kinds of precious substances, and offer them to someone. Suppose on the other hand that anyone held but a single verse of four lines from this particular presentation of the Dharma, and explained it to others, and taught it correctly. By doing the latter, a person would create many more great mountains of merit than with the former: the mountains of their merit would be countless, and beyond all calculation.

若复有人于此经中,受持乃至四句偈等为他人说,其福胜彼;

#### Kamalashila 2, Meditation #19

Teaching for mountains, to the body One of the main causes for the Dharma Body



从山到身的教授 *法身的主要成因之一* 

莲花戒系列二 冥想 #19

[42]

तत्कस्य हेतोः अतोनिर्जाता हि सुभूते तथागतानामर्हतां सम्यक्संबुद्धानामनुत्तरा सम्यक्संबोधिः अतोनिर्जाताश्च बुद्धा भगवन्तः।

何以故?一切如来、应、正等觉阿耨多罗三藐三菩提皆从此经出,诸佛世尊皆从此经生。

सरमः मुक्षः वर्षे वर्षः इस्रकः ग्राटः वर्दे : यक्षः सुक्षः यविष्यः यदि : यहे : यक्षः सुक्षः यद्भः यद्

Why is it so? Because, Subhuti, this is where the matchless and totally perfect enlightenment of the Ones Thus Gone, the Destroyers of the Foe, the Totally Enlightened Buddhas, comes from. It is from this as well that the Buddhas, the Conquerors, are born.

何以故?须菩提!一切诸佛及诸佛阿耨多罗三藐三菩提法,皆从此经出。

## Kamalashila 2, Meditation #20

Disembodied karma triggers
The emptiness of the space between
the trigger and the result



无实体业力扳机 *在扳机与结果之间: 空间的空性* 

莲花戒系列二 冥想 #20

[43]

तत्कस्य हेतोः बुद्धधर्मा बुद्धधर्मा इति सुभूते अबुद्धधर्माश्चैव ते तथागतेन भाषिताः। तेनोच्यन्ते बुद्धधर्मा इति॥८॥

所以者何?善现!诸佛法、诸佛法者,如来说为非诸佛法, 是故如来说名诸佛法、诸佛法。

देशः वी अट्यः क्रियः ग्रीः क्र्यः द्वार्या अट्यः क्रियः ग्रीः विवायः प्रयायायः विवायः प्रयायायः विवायः विव

Why is it so? Because, o Subhuti, these qualities of an Enlightened Being—what we call the "qualities of an Enlightened Being—are qualities of an Enlightened Being which Those Gone Thus have said could never even exist. And that in fact is why we can speak of the "qualities of an Enlightened Being."

须菩提! 所谓佛法者, 即非佛法。

[44]

तित्कं मन्यसे सुभूते अपि नु स्रोतआपन्नस्यैवं भवति-मया स्रोतआपितफलं प्राप्तमिति

佛告善现:于汝意云何?诸预流者颇作是念:我能证得预流果不?

बियोग्नातपुर्य पर्दे.ह.श्रेश्चरी.श्रेश्चरी क्रिये.टी.बियोग्नातपुर्य श्रेश्चरी यर्या.योग्नाक्चीय.टी.

Now Subhuti, what do you think? Do those who have entered the stream ever think to themselves, "Now I have attained the goal of entering the stream"?

须菩提! 于意云何? 须陀洹能作是念: 「我得须陀洹果」不?

## Kamalashila 2, Meditation #21

When I reach a level,
who reaches it?
No me during,
no me after;
or I would lose it



当我到达一个境界时, 何人到达? 过程中无我 之后无我 否则我将失去它

莲花戒系列二 冥想 #21

[45]

सुभूतिराह नो हीदं भगवन्। न स्रोतआपन्नस्थैवं भवति मया स्रोतआपतिफलं प्राप्तमिति। तत्कस्य हेतोः न हि स भगवन् कंचिद्धर्ममापन्नः तेनोच्यते स्रोतआपन्न इति।

# 善现答言:

不也,世尊!诸预流者不作是念:我能证得预流之果。何以故?世尊!诸预流者无少所预,故名预流;

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, they do not. And why is it so? It is, o Conqueror, because it would be impossible for them to enter anything at all. And this is precisely why we can even speak of a "stream enterer."

# 须菩提言:

不也, 世尊! 何以故? 须陀洹名为入流, 而无所入,

[46]

न रूपमापन्नो न शब्दान् न गन्धान् न रसान् न स्प्रष्टव्यान् धर्मानापन्नः। तेनोच्यते स्रोतआपन्न इति।

不预色、声、香、味、触、法、故名预流。

चै.ज.म.जयात्राक्त्र्र्यात्यदर.म.बीयात्राह्री ट्रेश.यी चैंत.टे.बीयात्राताबुत्रायचीत्र्। |याचियात्रात्यदर.म.बीयात्रा चैं.ज.म.जयात्रा ट्रे.ज.म.जयात्रा ह्र.ज.म.जयात्रा ह्या

They neither enter into things that you can see, nor into words, nor into smells, nor into tastes, nor into things you can touch, nor into objects of the thought. And this again is precisely why we can even speak of them as having entered the stream.

不预色声香味触法,是名须陀洹。

[47]

सचेद्भगवन् स्रोतआपन्नस्यैवं भवेत् मया स्रोतआपत्तिफलं प्राप्तमिति स एव तस्यात्मग्राहो भवेत् सत्त्वग्राहो जीवग्राहः प्द्गलग्राहो भवेदिति॥

世尊!若预流者作如是念:我能证得预流之果。即为执我、有情、命者、士夫、补特伽罗等。

तक्तिरःजयात्राज्ञ्।।

ग्री श्रिमः द्वित्रः प्रमान्तः श्री श्रिमः द्वित्रः प्रमान्तः । विद्वान्तः विद्वान्तः विद्वान्तः । विद्वान्तः विद्वान्तः विद्वान्तः । विद्वान्तः विद्वानः विद्वानः विद्वानः विद्वान्तः विद्वान्तः विद्वान्तः विद्वान्तः व

And if it happened, o Conqueror, that a stream-enterer were to think to themselves, "I have attained the goal of entering the stream," then they would begin to grasp to some self in it. And they would begin to grasp to a living being, and to something that lives, and to a person.

[48]

भगवानाह तिकं मन्यसे सुभूते अपि नु सकृदागामिन एवं भवति मया सकृदागामिफलं प्राप्तमिति

佛告善现:于汝意云何?诸一来者颇作是念:我能证得一来果不?

बन्ना वर्ष्ट्रम् वर्ष्ट्रम्

Then the Conqueror spoke again:

What, o Subhuti, do you think? Do those who are to return but once ever think to themselves, "Now I have achieved the goal of returning but once"?

须菩提! 于意云何? 斯陀含能作是念: 「我得斯陀含果」不?

सुभूतिराह नो हीदं भगवन्। स सकृदागामिन एवं भवति मया सकृदागामिफलं प्राप्तमिति। तत्कस्य हेतोः न हि स कश्चिद्धर्मी यः सकृदागामित्वमापन्नः। तेनोच्यते सकृदागामीति॥

# 善现答言:

不也,世尊!诸一来者不作是念:我能证得一来之果。 何以故?世尊!以无少法证一来性,故名一来。

र्याय में स्वार्थिय में स्वार्थिय में स्वार्थिय स्वार्य

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, they do not. And why is it so? Because it is impossible for there ever to be any such state, of having reached the point of needing to return but once. And this is precisely why we can speak of someone who needs to return but once.

# 须菩提言:

不也, 世尊! 何以故? 斯陀含名一往来, 而实无往来, 是名斯陀含。

[49]

भगवानाह तत्निं मन्यसे सुभूते अपि नु अनागामिन एवं भवति मयानागामिफलं प्राप्तमिति

## 佛告善现:

于汝意云何?诸不还者颇作是念:我能证得不还果不?

त्रे.श्रेशःरी यर्याय्वेशःस्रेरःशःष्ट्रायुः तय्र्याय्वेशः वर्द्वःश्रेशःरीः श्रेशःरीः श्रेशःशःश्रेशः वर्द्वः वर् वर्दःश्रेशःरी यर्याय्वेशःस्रेशःता स्वःवर्द्ध्या वर्दः श्रेशःस्रिशःरीः श्रेशःशःश्रेशः वर्षः

And once again did the Conqueror speak:

Subhuti, what do you think? Do those who need never return at all ever think to themselves, "Now I have achieved the goal of never having to return at all"?

须菩提! 于意云何? 阿那含能作是念: 「我得阿那含果」不?

सुभूतिराह नो हीदं भगवन्। न अनागामिन एवं भवति मया अनागामिफलं प्राप्तमिति। तत्कस्य हेतोः न हि स भगवन् कश्चिद्धर्मी योऽनागामित्वमापन्नः। तेनोच्यते अनागामीति॥

# 善现答言:

不也,世尊!诸不还者不作是念:我能证得不还之果。 何以故?世尊!以无少法证不还性,故名不还。

Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, they do not. And why is it so? Because it is impossible for there ever to be any such state, of having reached the point of never needing to return at all. And this is precisely why we can speak of someone who need never return at all.

# 须菩提言:

不也, 世尊! 何以故? 阿那含名为不来, 而实无来, 是故名阿那含。

[50]

भगवानाह तित्कं मन्यसे सुभूते अपि नु अर्हत एवं भवति मया अर्हत्वं प्राप्तमिति

## 佛告善现:

于汝意云何?诸阿罗汉颇作是念:我能证得阿罗汉不?

श्रमःद्री यर्यायोगःस्यायःश्रेयःय। स्यायर्द्धेम्। यर्ने हे श्रुमःद्र्यम्था प्रवायर्द्धमःयः वर्ने हे श्रुमःद्र्यम्

And the Conqueror said,

Subhuti, what do you think? Do those who have destroyed the foe ever think to themselves, "Now I have achieved the state of destroying the foe"?

须菩提! 于意云何? 阿罗汉能作是念: 「我得阿罗汉道」不?

सुभूतिराह नो हीदं भगवन्। नार्हत एवं भवति मया अर्हत्त्वं प्राप्तमिति। तत्कस्य हेतोः न हि स भगवन् कश्चिदधर्मी योऽर्हन्नाम।

# 善现答言:

不也,世尊!诸阿罗汉不作是念:我能证得阿罗汉性。何以故?世尊!以无少法名阿罗汉,由是因缘名阿罗汉。

बुःषा योटःट्याःचर्रुत्रःसःबुत्रःचय्चीःचदुःक्र्यःट्रायोटःलटःसःसक्रयःसदुःस्नुटःटुर्द्। रुपःदर्गुरःग्रीक्षःयोक्ष्यःस। वर्ष्रसःस्वाःचदेःक्र्यःदेशा देःद्वी सःययोक्षःक्ष्। ।देःक्रुद्धःस्नुटःटुः

To this Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, they do not. And why is it so? Because it is impossible for there ever to be any such state, of having destroyed the foe.

# 须菩提言:

不也, 世尊! 何以故? 实无有法名阿罗汉。

[51]

तेनोच्यते अर्हन्निति। सचेद्भगवन् अर्हत एवं भवेत् मया अर्हत्वं प्राप्तमिति स एव तस्यात्मग्राहो भवेत् सत्त्वग्राहो जीवग्राहः प्द्गलग्राहो भवेत्।

世尊!若阿罗汉作如是念:我能证得阿罗汉性。即为执我、有情、命者、士夫、补特伽罗等。

यह्र्य.त.रटा ज्रूंचा.धे.यह्र्य.त.रटा चटाचचा.धे.यह्र्य.तम्यच्चीम्.लच्चायङ्श्रत्म.थ्ये. ।श्रेश.री.शृश्यश्वतम्बीम.यो टु.धेटा.टुजु.चटचा.धि.यह्र्य.तम.यचीम.लचायःश्र्रा ।श्रुश्यश्वयःद्री. ।चङ्श.र्जेय.तर्था चाजा.धे.रचा.चङ्श्वतःत्री चटचा.चीश.रचा.चङ्श्वतःच्री

For suppose, o Conqueror, that such a destroyer of the foe were to think to themselves, "Now I have achieved the state of destroying the foe." They again would then begin to grasp to some self in it. And they would begin to grasp to a living being. and to something that lives, and to a person.

世尊!若阿罗汉作是念:「我得阿阿罗汉道」,即为着我、人、众生、寿者。

तत्कस्य हेतोः अहमस्मि भगवंस्तथागतेनार्हता सम्यक्संबुद्धेन अरणाविहारिणामग्यो निर्दिष्टः।

所以者何?世尊!如来、应、正等觉说我得无诤住最为第一,

शर्अः मुक्रः ग्रीकः रहेत्रः स्वादिषः यात्रे व्याद्ये व्य

O Conqueror, I declare that the Ones Thus Gone—those Destroyers of the Foe who are the Totally Enlightened Buddhas—reside in the highest of all those states that are free of the mental afflictions.

世尊! 佛说「我得无诤三昧、人中最为第一、

अहमस्मि भगवन् अर्हन् वीतरागः। न च मे भगवन्नेवं भवति अर्हन्नस्म्यहं वीतराग इति।

世尊!我虽是阿罗汉,永离贪欲,而我未曾作如是念:我得阿罗汉 永离贪欲。

And I am, o Conqueror, a person who is free of desire; I am a Foe Destroyer. But I do not, o Conqueror, think to myself, "I am a Destroyer of the Foe."

是第一离欲阿罗汉」。我不作是念:「我是离欲阿罗汉」。

[52]

सचेन्मम भगवन्नेवं भवेत् मया अर्हत्वं प्राप्तमिति न मां तथागतो व्याकरिष्यदरणाविहारिणामग्र्यः सुभूतिः कुलपुत्रो न क्वचिद्विहरति तेनोच्यते अरणाविहारी अरणाविहारीति॥९॥

世尊!我若作如是念:我得阿罗汉永离贪欲者,如来不应记说我言:善现善男子得无诤住最为第一。以都无所住,是故如来说名无诤住无诤住。

स्रोत्याम् व्याप्त व्यापत व्याप्त व्यापत व

For suppose, o Conqueror, that I did think to myself, "I have attained the state of a Foe Destoyer." If I did think this way, then the One Thus Gone could never have given me the final prediction: he could never have said:

Oh son of noble family, oh Subhuti, you will reach the highest of all those states that are free of the mental afflictions. Because you stay in no state at all, you have reached the state free of mental afflictions; you have reached what we call the "state free of mental afflictions."

世尊!我若作是念:「我得阿罗汉道」;世尊则不说「须菩提是乐阿兰那行者」。以须菩提实无所行,而名「须菩提是乐阿兰那行」。

[53]

भगवानाह तत्निं मन्यसे सुभूते अस्ति स कश्चिद्धर्मो यस्तथागतेन दीपंकरस्य तथागतस्यार्हत सम्यक्संबुद्धस्यान्तिकादुद्गृहीतः

# 佛告善现:

于汝意云何?如来昔在然灯如来、应、正等觉所, 颇于少法有所取不? सह्र त्यश्चार स्वर्थ स्वर्ध स्वर्य स

And then the Conqueror spoke yet again:

O Subhuti, what do you think? Was there anything at all which the One Thus Gone ever received from that One Thus Gone, the Destroyer of the Foe, the Perfectly Enlightened Buddha called "Maker of Light"?

## 佛告须菩提:

于意云何?如来昔在然灯佛所,于法有所得不?

सुभूतिराह नो हीदं भगवन्। नास्ति स किश्चद्धर्मो यस्तथागतेन दीपंकरस्य तथागतस्यार्हतः सम्यक्संबुद्धस्यान्तिकादुद्गृहीतः॥

# 善现答言:

不也, 世尊!如来昔在然灯如来、应、正等觉所, 都无少法而有所取。

स्तात्र्र्युरम्भुश्यार्थ्याया वर्ष्ठ्यायुर्वात्याय्यायाः स्तात्र्र्यायायाः स्तात्र्युर्वात्यायाः स्तात्र्याय्यायाः स्तात्र्यायायाः स्तात्र्यायाः स्तात्र्यायः स्तात्र्यः स्तात्रः स्तात्र्यः स्तात्र्यः स्तात्र्यः स्तात्र्यः स्तात्रः स्तात्रः स्तात्रः स्तात्रः स्तात्रः स्तात्रः स्तात्रः स्तात्रः स्तात्रः सत

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, there was not. There exists nothing at all which the One Thus Gone received from that One Thus Gone, the Destroyer of the Foe, the Perfectly Enlightened Buddha called "Maker of Light."

世尊!如来在然灯佛所,于法实无所得。

## Kamalashila 2, Meditation #22

How did our Buddha receive any teachings?

How did the creator of the Diamond Cutter Sutra learn to make a sutra?

Or: A proof of gratitude



我们的佛陀是 如何接受教法的? 《能断金刚经》的教授者 怎么学习如何讲经的? 或:感恩的证明

莲花戒系列二 冥想 #22

[54]

भगवानाह यः कश्चित्सुभूते बोधिसत्व एवं वदेत् अहं क्षेत्रव्यूहान् निष्पादयिष्यामीति स वितथं वदेत्।

## 佛告善现:

若有菩萨作如是言:我当成办佛土功德庄严。如是菩萨非真实语。

Then the Conqueror spoke once more,

Suppose, o Subhuti, that some bodhisattva were to say, "I am working to bring about my paradise." This would not be spoken true.

须菩提! 于意云何? 菩萨庄严佛土不?

#### Kamalashila 2, Meditation #23

The lie of claiming that you will create your paradise

An obstacle and a vision



一场谎言: 你将创造出自己的天堂 一障碍与一愿景

[55]

भगवानाह यः कश्चित्सुभूते बोधिसत्व एवं वदेत् अहं क्षेत्रव्यूहान् निष्पादयिष्यामीति स वितथं वदेत्।

何以故?善现!佛土功德庄严佛土功德庄严者,如来说非庄严,是故如来说名佛土功德庄严佛土功德庄严。

|दे.कुरु.हीर.खे.व| रच.वर्ग्चर। खेट.चर्ग्यर्थरका.मद्रे.हीर.ह्यां देश.व। खेट.चर्ग्यर्थः चर्ग्यर्थःत्रे.द्यां.भेट.तर.दे.चखेष.योप्येयाश्वरत्याश्वरत्यात्रःहीर.ह्यां देश.व। खेट.चर्ग्यर्थःत्रः इस्रश्चां केश.विद्यां

Why is it so? Because the Ones Thus Gone have stated that these paradises, what we call "paradises," these lands that we work to create, do not even exist. And this is precisely why we can even call them "paradise."

不也, 世尊! 何以故? 庄严佛土者则非庄严, 是名庄严。

[56]

तस्मातर्हि सुभूते बोधिसत्वेन महासत्त्वेन एवमप्रतिष्ठितं चित्तमुत्पादयितव्यं यन्न क्वचित्प्रतिष्ठितं चित्तमुत्पादयितव्यम्। न रूपप्रतिष्ठितं चित्तमुत्पादयितव्यम्। न रूपप्रतिष्ठितं चित्तमुत्पादयितव्यं न शब्दगन्धरसस्प्रष्टव्यधर्मप्रतिष्ठितं चित्तमृत्पादयितव्यम्।

是故,善现!菩萨如是都无所住应生其心,不住于色应生其心,不住非色应生其心;不住声、香、味、触、法应生其心,不住非声、香、味、触、法应生其心,都无所住应生其心。

| रेगानुन्। हें अप्ययम् अभ्यम् नुम्य विद्वा । हे अप्ययम् अभ्यम् । हे अप्ययम् । हे अप्ययम् अभ्यम् । हे अप्ययम् अभ्यम् । हे अप्ययम् अभ्यम् । हे अप्ययम् । हे अपयम् । हे अपयम्

Since this is so, o Subhuti, those bodhisattvas who are great beings develop their Wish without staying in these thoughts. They develop their Wish without staying in anything at all. They develop their Wish without staying in anything

you can see. They develop their Wish without staying either in sounds, nor in smells, nor in tastes, nor in things you can touch, nor in objects of the thought.

是故须菩提,诸菩萨摩诃萨应如是生清净心,不应住色生心,不应住声香味触法生心,应无所住而生其心。

[57]

तद्यथापि नाम सुभूते पुरुषो भवेदुपेतकायो महाकायो यत्तस्यैवं रूप आत्मभावः स्यात् तद्यथापि नाम सुमेरुः पर्वतराजः। तत्किं मन्यसे सुभूते अपि नु महान् स आत्मभावो भवेत्

佛告善现:如有士夫具身大身,其色自体假使譬如妙高山王。 善现!于汝意云何?彼之自体为广大不?

दे.कु.च.लुक्.बेशा तट्ट.क्रे.क्षे। टन्ट.बी.क्षे च्यातचियाना तट्ट.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.क्षेत्राची.कष्टि.क्षेत्राची.कष्टि.क्षेत्राची.कष्टि.क्षेत्राची.कष्टि.क्षेत्राची.कष्टि.क्षेत्राची.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्टि.कष्

O Subhuti, it is thus: Suppose, for example, that someone's body were to grow this large—suppose it were to grow as large as the king of all mountains, Mt. Sumeru. What do you think, Subhuti? Would that person's body be large?

须菩提!譬如有人,身如须弥山王;于意云何?是身为大不?

सुभूतिराह महान् स भगवान् महान् सुगत स आत्मभावो भवेत्। तत्कस्य हेतोः आत्मभाव आत्मभाव इति भगवन् न भावः स तथागतेन भाषितः। तेनोच्यत आत्मभाव इति। न हि भगवन् स भावो नाभावः। तेनोच्यते आत्मभाव इति॥१०॥

# 善现答言:

彼之自体广大!世尊!广大!善逝!何以故? 世尊!彼之自体,如来说非彼体故名自体,非以彼体故名自体。

यिवाश्या अंश्वरेक्षःयाश्वाया वर्ष्ट्रश्चर्यत्था अंश्वरेक्षःव विवायायाः विवायायाः विवायायाः विवायायाः विवायायाः

सःसक्ष्यःसम्भेत्रःस्यःस्यः स्वार्त्तः स्वार्त्तः स्वार्त्तः स्वार्त्तः स्वार्त्तः स्वार्त्तः स्वार्त्तः स्वार् इत्यः संस्वार्थः स्वार्त्तः स्वार्त्तः स्वार्त्तः स्वार्त्तः स्वार्त्तः स्वार्त्तः स्वार्त्तः स्वार्त्तः स्वार

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, such a body would be large. O you who have Gone to Bliss, such a body would be large. And why so? Because Those Gone Thus have stated that it could never be a thing at all. And this is precisely why we can even speak of a "body." Because Those Gone Thus have stated that it could never be a thing at all, we call it a "large body."

## 须菩提言:

甚大, 世尊! 何以故? 佛说非身是名大身。

[58]

भगवानाह तत्निं मन्यसे सुभूते यावत्यो गङ्गायां महानद्यां वालुकास्तावत्य एव गङ्गानद्यो भवेयुः तासु या वालुकाः अपि नु ता बहवयो भवेयुः

佛告善现:于汝意云何?乃至殑伽河中所有沙数,假使有如是沙等殑伽河, 是诸殑伽河沙宁为多不?

यालुश्चान्त्र तर्भा वीस्त्र त्यातः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्व विद्यास्य स्वाप्तः स्वापतः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वापतः स्व

And again did the Conqueror speak:

O Subhuti, what do you think? Suppose you counted every drop of water in the Ganges River, and then had exactly that many Ganges Rivers. Would the number of drops in this many Ganges Rivers be very many?

须菩提!如恒河中所有沙数,如是沙等恒河,于意云何?是诸恒河沙宁为多不?

सुभूतिराह ता एव तावद्भगवन् बहवयो गङ्गानद्यो भवेयुः प्रागेव यास्तासु गङ्गानदीषु वालुकाः।

# 善现答言:

甚多, 世尊!甚多, 善逝!诸殑伽河尚多无数, 何况其沙!

# 

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, if the amount of drops in just this one Ganges River is so great, then who need mention the amount of drops in so very many Ganges Rivers?

## 须菩提言:

甚多,世尊!但诸恒河尚多无数,何况其沙!

[59]

भगवानाह आरोचयामि ते सुभूते प्रतिवेदयामि ते। यावत्यस्तासु गङ्गानदीषु वालुका भवेयुस्तावतो लोकधातून् कश्चिदेव स्त्री वा पुरुषो वा सप्तरत्नपरिपुर्णं कृत्वा तथागतेभ्योऽर्हद्भयः सम्यक्संबुद्धेभ्यो दानं दद्यात्

# 佛言:

善现!吾今告汝,开觉于汝:假使若善男子或善女人, 以妙七宝盛满尔所殑伽河沙等世界,奉施如来、应、正等觉。

Then the Conqueror said,

O Subhuti, try to imagine it. Try to comprehend it. Think now of a mass of planets equal in number to the number of drops in all these Ganges Rivers. And then imagine that some son or daughter of noble family has come and covered all of them with the seven kinds of precious substances, and then gone and made a gift of these planets to the One Gone Thus, to the Destroyer of the Foe, the Totally Enlightened One, the Buddha.

须菩提! 我今实言告汝。若有善男子、善女人以七宝满尔所恒河沙数三千大千世界以用布施, 56

# तत् किं मन्यसे सुभूते अपि नु सा स्त्री वा पुरुषो वा ततोनिदानं बहु पुण्यस्कन्धं प्रसुनुयात्

善现!于汝意云何?是善男子或善女人, 由此因缘所生福聚宁为多不?

What do you think, Subhuti? Would they create much merit from such a deed? 得福多不?

सुभूतिराह बहु भगवन् बहु सुगत स्त्री वा पुरुषो वा ततोनिदानं पुण्यस्कन्धं प्रस्न्यादप्रमेयमसंख्येयम्।

## 善现答言:

甚多,世尊!甚多,善逝!是善男子或善女人,由此因缘所生福聚其量甚多。

र्यातर्चेर मुक्षानिर्भाष्ट्र प्रमानित्र प्र

O Conqueror, many would it be. O you who have Gone to Bliss, it would be many. This son or daughter of noble family would indeed create much merit from such a deed.

须菩提言:

甚多,世尊!

## Kamalashila 2, Meditation #24

Karmas, stupas, journeys, teachers *Four things the sutra brings us* 



业力,佛塔,旅程,老师 *佛经带给我们的四物* 

莲花戒系列二 冥想 #24

[60]

भगवानाह यश्च खलु पुनः सुभूते स्त्री वा पुरुषो वा तावतो लोकधातून् सप्तरत्नपरिपूर्णं कृत्वा तथागतेभ्योऽर्हद्भयः सम्यक्संबुद्धेभ्यो दानं दद्यात् यश्च कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा इतो धर्मपर्यायादन्तशश्चतुष्पादिकामपि गाथामुद्गृहय परेभ्यो देशयेत् संप्रकाशयेत् अयमेव ततोनिदानं बहुतरं पुण्यस्कन्धं प्रसुनुयादप्रमेयमसंख्येयम्॥११॥

## 佛复告善现:

若以七宝盛满尔所沙等世界,奉施如来、应、正等觉。 若善男子或善女人,于此法门乃至四句伽陀,受持、读诵、 究竟通利,及广为他宣说、开示、如理作意, 由此因缘所生福聚,甚多于前无量无数。

पर्वे अप्याप्त स्वाप्त स्वाप्

Yes Subhuti, suppose that someone did do this: suppose they did take all these planets, and cover them with the seven kinds of precious substances, and offer them as a gift to the One Gone Thus, the Destroyer of the Foe, the Totally Enlightened One, the Buddha. And now suppose that someone else held but a single verse of four lines from this particular presentation of the Dharma, and explained it to others, and taught it correctly. This second person would create much more merit from their action; their merit would be countless, and beyond all calculation.

# 佛告须菩提:

若善男子、善女人于此经中,乃至受持四句偈等为他人说,而此福德胜前福德。



Explaining vs teaching Inspiring others to try



解释 vs 教授 *鼓励他人尝试* 

莲花戒系列二 冥想 #25

[61]

तु खलु पुनः सुभुते यस्मिन् पृथिवीप्रदेशे इतो धर्मपर्यायादन्तशश्चतुष्पादिकामपि गाथामुद्गृहय भाष्येत वा संप्रकाश्येत वा स पृथिवीप्रदेशश्चैत्यभूतो भवेत् सदेवमानुषासुरस्य लोकस्य कः पुनर्वादो ये इमं धर्मपर्यायं सकलसमाप्तं धारियष्यन्ति वाचियष्यन्ति पर्यवाप्स्यन्ति परेभ्यश्च विस्तरेण संप्रकाशियष्यन्ति।

复次,善现!若地方所,于此法门乃至为他宣说,开示四句伽陀,此地方所尚为世间诸天及人、阿素洛等之所供养如佛灵庙,

चक्कानदुःदह्माःहेषःक्कीःअकूरःहेषःरीःकीरःतालुषःषी चक्ररात्तर्भादर्ग्यःहेषःभा चर्ष्यात्वरःषाद्ध्याकारी कीर्यः। कीर्यः। कीश्वालुप्यः चक्रयःत्वर्ण्यः कार्त्याक्ष्यः चित्र्यः कार्त्याकार्यः कार्यात्वरः कार्याः कार्याः कार्याः कार्याः कार्याः वि

And I say to you further, o Subhuti: any place where even just a single verse of four lines from his particular presentation of the Dharma is read out loud, or has ever before been read out loud, thereby becomes a stupa, a place where the entire world, along with its gods, and men, and demigods, can come and pay them honor.

复次,须菩提!随说是经乃至四句偈等,当知此处一切世间天人阿修罗,皆应供养如佛塔庙,

परमेण ते सुभूते आश्चर्येण समन्वागता भविष्यन्ति। तस्मिंश्च सुभूते पृथिवीप्रदेशे शास्ता विहरत्यन्यतरान्यतरो वा विज्ञगुरुस्थानीयः॥१२॥

何况有能于此法门具足究竟、书写、受持、读诵、究竟通利,及广为他宣说、开示、如理作意!如是有情成就最胜希有功德。此地方所, 大师所住,或随一一尊重处所,若诸有智同梵行者。

And if this is so, then there is no need to say that any person who takes up this particular presentation of the Dharma, or who holds it, or reads it, or comprehends it, or thinks of it in the proper way, thereby becomes someone who is truly wondrous. And this is because we can then say that the Teacher himself is in that place, as is every other spiritual teacher who has ever lived.

何况有人尽能受持读诵。须菩提! 当知是人成就最上第一希有之法。若是经典所在之处,则为有佛,若尊重弟子。

[62]

एवमुक्ते आयुष्मान् सुभूतिर्भगवन्तमेतदवोचत्

说是语已。

具寿善现复白佛言:

गर्भयः हेश नगर सुराय पर्देश स्वत्य त्य स्वत्य स म्बर्भयः हेश

Thus did the Buddha speak.

And then the junior monk Subhuti addressed the following words, with great respect, to the Conqueror:

尔时,须菩提白佛言:

को नाम अयं भगवन् धर्मपर्यायः कथं चैनं धारयामि एवमुक्ते भगवानायुष्मन्तं सुभूतिमेतदवोचत्

世尊!当何名此法门?我当云何奉持?作是语已。 佛告善现言: सूर्यो। निर्डेशःस्वरंपर्या र्डेशःस्वरंपर्याःस्वरंपर्याःस्वरंप्याःस्वरं स्वरंपःस्वरं स्वरंपःस्वरं स्वरंपः स्वरं सूर्यो।

O Conqueror, what is the name of this particular presentation of the Dharma? How are we to consider it? Then the Conqueror spoke the following to the junior monk Subhuti:

世尊! 当何名此经? 我等云何奉持? 佛告须菩提:

[63]

# प्रज्ञापारमिता नामायं सुभूते धर्मपर्यायः। एवं चैनं धारय।

具寿!今此法门名为能断金刚般若波罗蜜多,如是名字汝当奉持。

# विया | र्राप्तिम् क्रेंश्यी:इस्रायादशायदी:विश्वास्यायी:धार्स्याप्तृ:धीवाधाविश्वायुःही। यदी:दी:धूर:बुद्रशः

Subhuti, this particular presentation of the Dharma is known as the "perfection of wisdom," and that is how you should consider it.

是经名为金刚般若波罗蜜,以是名字汝当奉持;

# तत्कस्य हेतोः थैव सुभूते प्रज्ञापारमिता तथागतेन भाषिता सैव अपारमिता तथागतेन भाषिता। तेनोच्यते प्रज्ञापारमितेति॥

何以故?善现!如是般若波罗蜜多,如来说为非般若波罗蜜多, 是故如来说名般若波罗蜜多。

ब्रेश मुद्देश स्वाप्त स्वापत स्वाप्त स्वाप्त

Why is it so? Because, o Subhuti, that same perfection of wisdom spoken by the Ones Thus Gone is a perfection of wisdom that doesn't even exist. And this is precisely why we can call it the "perfection of wisdom."

所以者何?须菩提!佛说般若波罗蜜,则非般若波罗蜜。

#### Kamalashila 2, Meditation #26

The name of the book—wisdom and a ship



本书之名— -智慧与船只

莲花戒系列二 冥想 #26

[64]

# तित्कं मन्यसे स्भूते अपि न् अस्ति स किश्चद्धर्मो यस्तथागतेन भाषितः

佛告善现:于汝意云何?颇有少法如来可说不?

# प्रमाय विकास क्षेत्र प्रमाय विकास क्षेत्र प्रमाय क्षेत्र क्षेत्र प्रमाय क्षेत्र क्षेत्र प्रमाय क्षेत्र क्

O Subhuti, what do you think? Is there any Dharma at all which the Ones Thus Gone ever speak?

须菩提! 于意云何? 如来有所说法不?

# सुभूतिराह नो हीदं भगवन्। नास्ति स कश्चिद्धमी यस्तथागतेन भाषितः॥

# 善现答言:

不也, 世尊!无有少法如来可说。

# 

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, none of the Dharmas ever spoken by the Ones Thus Gone exists at all.

# 须菩提白佛言:

世尊! 无有少法如来可说。

[65]

भगवानाह तत्किं मन्यसे सुभूते यावत् त्रिसाहस्रमहासाहस्रे लोकधातौ पृथिवीरजः कच्चित् तद्बहु भवेत्

佛告善现:

乃至三千大千世界大地微尘宁为多不?

# বিষ্ঠ্যান্ত্ৰৰ বেশ্বান্তীৰ বশাব স্কুমানা

यदःर्त्यास्य प्रमाहे स्त्रेन प्रमाने स्त्राम्य स्त्रेन प्रमाने स्त्रेन स्त्रेन प्रमाने स्त्रेन स्त्रे

And the Conqueror spoke again:

O Subhuti, what do you think? If we took all the atoms of dust that exist in all the planets of the great world system—a system with a thousand of a thousand of a thousand planets—would that be a great many atoms of dust?

须菩提! 于意云何? 三千大千世界所有微尘, 是为多不?

# सुभूतिराह बहु भगवन् बहु सुगत पृथिवीरजो भवेत्।

善现答言:

此地微尘甚多,世尊!甚多,善逝!

# रवःवर्धेरःश्रीशःवाश्रवःया

स्थ्र स्थ्र स्थ्र स्थाने स्थ्र स्थाने स्थ

Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, it would indeed be a great many atoms of dust. O One who has Gone to Bliss, a great many would that be.

# 须菩提言:

甚多,世尊!

#### Kamalashila 3, Meditation #1

My breakfast and the birth of the universe, Completely equal—

Disappearing & appearing: Sideless, left-right & other; And so then here



我的早餐与 宇宙的诞生完全平等— 在消失与出现之中: 无边,左边与另一边; 因此就这里。

莲花戒系列三 冥想#1

[66]

तत्कस्य हेतोः यत्तद्भगवन् पृथिवीरजस्तथागतेन भाषितम् अरजस्तद्भगवंस्तथागतेन भाषितम्। तेनोच्यते पृथिवीरज इति। योऽप्यसौ लोकधातुस्तथागतेन भाषितः अधातुः स तथागतेन भाषितः। तेनोच्यते लोकधातुरिति॥

## 佛言:

善现,大地微尘,如来说非微尘,是故如来说名大地微尘。诸世界,如来说非世界,是故如来说名世界。

यहमाहेत्रःक्वीतित्रकालेकायक्क्ष्यां वर्ष्ट्रमान्त्रः वर्ष्ट्रमान्त्रमान्त्रः वर्ष्ट्रमान्त्रः वर्ष्ट्रमान्त्रमान्त्रः वर्ष्ट्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रः वर्ष्ट्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्त्रमान्यः वर्ष्ट्रम्यः वर्यम्यम्त्रम्यः वर्यम्यम्यम्यम्यम्यम्यम्यम्यम्यम

And why is it so? Because, o Conqueror, the Ones Gone Thus have stated that whatever atoms of dust there may be are atoms of dust that could never exist. And this is precisely why we can speak of them as "atoms of dust."

The Ones Thus Gone have stated as well that whatever planets there may be are planets that could never exist. And this is precisely why we can speak of them as "planets."

须菩提!诸微尘,如来说「非微尘是名微尘」。 如来说「世界非世界是名世界」。 [67]

भगवानाह तत्निं मन्यसे सुभूते द्वात्रिंशन्महापुरुषलक्षणैस्तथागतोऽर्हन् सम्यक्संबुद्धो द्रष्टव्यः

佛告善现:

于汝意云何?应以三十二大士夫相观于如来、应、正等觉不?

বিষ্ঠ্যান্ত্ৰৰ বেশ্বসূত্ৰীৰ বিশাব স্কুৰোধা

The Conqueror spoke once more:

O Subhuti, what do you think? Should we consider someone to be One Thus Gone, a Destroyer of the Foe, a Totally Enlightened One, a Buddha, just because they possess the 32 marks of a great being?

须菩提! 于意云何? 可以三十二相见如来不?

सुभूतिराह नो हीदं भगवन्। द्वात्रिंशन्महापुरुषलक्षणैस्तथागतोऽर्हन् सम्यक्संबुद्धो द्रष्टव्यः। तत्कस्य हेतोः यानि हि तानि भगवन् द्वात्रिंशन्महापुरुषलक्षणानि तथागतेन भाषितानि अलक्षणानि तानि भगवंस्तथागतेन भाषितानि। तेनोच्यन्ते द्वात्रिंशन्महापुरुषलक्षणानीति॥

## 善现答言:

不也,世尊。不应以三十二大士夫相观于如来、应、正等觉。何以故?世尊,三十二大士夫相,如来说为非相,是故如来说名三十二大士夫相。

# ম্বারের্ট্রমান্ত্রীশালার্থারা যা

सक्ष्यःश्वसः वर्षा देःद्वी सः व्यवसः स्वी दिः द्वेदेः श्वरः द्वादे व्यवस्थः । वर्षे सः सः वर्षे सः वर

यियाश्वर्यस्त्रः स्वर्ध्वरः स्वर्ध्वरः स्वर्ध्वरः स्वर्ध्वरः स्वर्धे स्वर्ये स्वर्धे स्वर्ये स्वर्ये स्वर्धे स्वर्ये स

Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, we should not. Why is it so? Because these 32 marks of a great being described by Those Gone Thus were said, by Those Gone Thus, to be marks that could never exist. And this is precisely why we can speak of them as "the 32 marks of One Gone Thus."

不也,世尊!不可以三十二相得见如来。 何以故?如来说三十二相即是非相是名三十二相。

[68]

भगवानाह यश्च खलु पुनः सुभूते स्त्री वा पुरुषो वा दिने दिने गङ्गानदीवालुकासमानात्मभावान् परित्यजेत् एवं परित्यजन् गङ्गानदीवालुकासमान् कल्पांस्तानात्मभावान् परित्यजेत् यश्च इतो धर्मपर्यायदन्तशश्चतुष्पादिकामपि गाथामुद्गृहयपरेभ्यो देशयेत् संप्रकाशयेत् अयमेव ततोनिदानं बहुतरं पुण्यस्कन्धं प्रसुनुयादप्रमेयमसंख्येयम्॥१३॥

# 佛复告善现言:

假使若有善男子或善女人,于日日分舍施殑伽河沙等自体,如是经 殑伽河沙等劫数舍施自体;复有善男子或善女人,于此法门乃至四 句伽陀,受持、读诵、究竟通利,及广为他宣说开示、如理作意, 由是因缘所生福聚,甚多于前无量无数。

# বিষ্ঠ্যান্থর বেশুমানীশাবশাব ঝুঝানা

र् चर्यात्य के स्वास्त्र के स्

And then the Conqueror said,

And I tell you further, o Subhuti: Suppose some woman or man were to give away their own body, and do this with as many bodies as there are drops of water in the Ganges. And suppose on the other hand that someone held even so little as four lines of verse from this teaching, and taught it to others. The second person would create much greater merit from their act than the former; their merit would be countless, and beyond all calculation.

须菩提!若有善男子、善女人以恒河沙等身命布施,若复有人于此 经中,乃至受持四句偈等为他人说,其福甚多!

[69]

अथ खल्वायुष्मान् सुभूतिर्धर्मवेगेनाश्रूणि प्रामुञ्चत्। सोऽश्रूणि प्रमृज्य भगवन्तमेतदवोचत्

尔时, 具寿善现闻法威力, 悲泣堕泪, 俯仰扪泪而白佛言:

त्रेय.तर्थ.त.तर्रः सेर.क्य.याच्यूर.क्य.योज्य.योज्य.याच्याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्य.याच्

And then, by the sheer power of the teaching, the junior monk Subhuti began to weep. And when he had wiped away his tears, he spoke to the Conqueror in the following words:

尔时,须菩提闻说是经深解义趣,涕泪悲泣而白佛言:

[70]

आश्चर्यं भगवन् परमाश्चर्यं सुगत यावदयं धर्मपर्यायस्तथागतेन भाषितोऽग्रयानसंप्रस्थितानां सत्त्वानामर्थाय श्रेष्ठयानसंप्रस्थितानामर्थाय

यतो मे भगवन् ज्ञानमुत्पन्नम्। न मया भगवन् जात्वेवंरूपो धर्मपर्यायः श्रुतपूर्वः।

尔时,具寿善现闻法威力,悲泣堕泪,俯仰扪泪而白佛言:甚奇希有,世尊!最极希有,善逝!如来今者所说法门,普为发趣最上乘者作诸义利,普为发趣最胜乘者作诸义利!世尊,我昔生智以来,未曾得闻如是法门。

यदमान्त्रीत्त्रः क्षेत्रः क्ष सक्ष्यः क्षेत्रः क्ष विद्याः क्षेत्रः क्ष

This presentation of the Dharma given by Those Gone Thus, o Conqueror, is wondrous. O You who have Gone to Bliss, it is truly a wonder. O Conqueror, in all the time that has passed from the time I was able to gain wisdom until now, I have never heard this presentation of the Dharma.

希有,世尊! 佛说如是甚深经典,我从昔来所得慧眼,未曾得闻如 是之经。

#### Kamalashila 3, Meditation #2

An arya's tears:
Do I understand what
makes every line
of the Diamond Cutter great?



证者的眼泪: 我是否明白, 《能断金刚经》中 每一行文字 为何卓越?

莲花戒系列三 冥想#2

[71]

परमेण ते भगवन् आश्चर्येण समन्वागता बोधिसत्वा भविष्यन्ति ये इह सूत्रे भाष्यमाणे श्रुत्वा भूतसंज्ञामुत्पादयिष्यन्ति। तत्कस्य हेतोः या चैषा भगवन् भूतसंज्ञा सैव अभूतसंज्ञा। तस्मातथागतो भाषतेभूतसंज्ञा भूतसंज्ञेति॥

世尊,若诸有情闻说如是甚深经典生真实想,当知成就最胜希有。何以故?世尊,诸真实想真实想者,如来说为非想,是故如来说名真实想真实想。

पश्चित्रःश्चा सर्चायमः तर्नः विश्वायमः तर्नः विश्वायम् विश्वायम्यम् विश्वायम् विश्वयम

O Conqueror, any living being who can think correctly of the sutra that you have just taught is wondrous in the highest. And why is it so? Because, o Conqueror, this same correct thinking is something that could never exist. And this is precisely why Those Gone Thus have spoken of thinking correctly; of what we call "thinking correctly."

世尊!若复有人得闻是经,信心清净则生实相,当知是人成就第一希有功德。世尊!是实相者则是非相,是故如来说名实相。

#### Kamalashila 3, Meditation #3

My understanding of emptiness is also empty; help me overcome that "attachment"



我对空性的理解 也是空的;助我克服 那种"执着"。

莲花戒系列三 冥想#3

[72]

न मम भगवन् आश्चर्यं यदहिममं धर्मपर्यायं भाष्यमाणमवकल्पयामि अधिम्च्ये।

世尊,我今闻说如是法门,领悟信解未为希有。

पर्वात्यः व्यव्याः व्याः व्यव्याः व्यव्य

O Conqueror, the fact that I can feel this way towards this presentation of the Dharma that you have made, the fact that I believe in it, is for me no surprising belief.

[*Note:* The second *mos-pa* here is confirmed in different editions of the Kangyur, but should be *ngo-mtsar*, according to the Sanskrit; and so it is translated that way here. Master Kamalashila also reads it this way.]

【注:此处的第二个 MOS PA 在不同版本的甘珠尔中得到确认,而根据梵文,改词应为 NGO MTSAR;因此此处采纳该译法。莲花戒大师亦如此读诵。】

世尊! 我今得闻如是经典, 信解受持不足为难;

येऽपि ते भगवन् सत्त्वा भविष्यन्त्यनागतेऽध्विन पश्चिम काले पश्चिम समये पश्चिमायां पञ्चशत्यां सद्धर्मविप्रलोपे वर्तमाने ये इमं भगवन् धर्मपर्यायमुद्ग्रहीष्यन्ति धारियष्यन्ति वाचियष्यन्ति पर्यवाप्स्यन्ति परेभ्यश्च विस्तरेण संप्रकाशियष्यन्ति ते परमाश्चर्येण समन्वागता भविष्यन्ति।

若诸有情于当来世,后时、后分、后五百岁、正法将灭时、分转时, 当于如是甚深法门领悟信解、受持、读诵、究竟通利,及广为他宣 说开示、如理作意,当知成就最胜希有。

But when I think, o Conqueror, of those to come in the future—of those in the last five hundred who take up this particular presentation of the Dharma, and who hold it, or read it, or comprehend it—then truly do they seem to me wondrous in the highest.

若当来世后五百岁, 其有众生得闻是经信解受持, 是人则为第一希有;

#### Kamalashila 3, Meditation #4

I am a wonder of the last 500 let me appreciate myself



我是最后500年中的奇迹 -让我来好好地欣赏自己。

莲花戒系列三 冥想#4

[73]

अपि तु खलु पुनर्भगवन् न तेषामात्मसंज्ञा प्रवर्तिष्यते न सत्त्वसंज्ञा न जीवसंज्ञा न पुद्गलसंज्ञा प्रवर्तिष्यते नापि तेषां काचित्संज्ञा नासंज्ञा प्रवर्तते। तत्कस्य हेतोः या सा भगवन् आत्मसंज्ञा सैवासंज्ञा। या सत्त्वसंज्ञा जीवसंज्ञा पुद्गलसंज्ञा सैवासंज्ञा। तत्कस्य हेतोः सर्वसंज्ञापगता हि बुद्ध भगवन्तः॥

何以故?世尊,彼诸有情无我想转、无有情想、无命者想、无士夫想、无补特伽罗想、无意生想、无摩纳婆想、无作者想、无受者想转。所以者何?世尊,诸我想即是非想,诸有情想、命者想、士夫想、补特伽罗想、意生想、摩纳婆想、作者想、受者想即是非想。何以故?诸佛世尊离一切想。

क्ष्रभावत् विश्वास्त्रम् स्वर्त्त् विश्वास्त्रम् स्वर्त्त् विश्वास्त्रम् स्वर्त्त् विश्वास्त्रम् स्वर्त्त् विश्वास्त्रम् स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम् विश्वास्त्रम् स्वर्त्त्रम् विश्वास्त्रम् स्वर्त्त्रम् विश्वास्त्रम् स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम् विश्वास्त्रम् स्वर्त्त्रम् विश्वास्त्रम् स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम्यः स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्यम्यः स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम्यस्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम् स्वर्त्त्रम्यस्वर्त्त्रम्यस्वर्त्त्रम्यस्वर्त्त्रम्यस्यस्त्रम् स्वर्त्रम्यस्वर्त्त्रम्यस्यस्त्रम्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्य

And these beings who come, o Conquering One, will not be beings who ever slip into any conception of something as a self; or into any conception of something as a living being; or into any conception of something as being alive; or into any conception of something as being a person.

And why is it so? Because, o Conqueror, these same conceptions—conceiving of something as a self, or as a living being, or as being alive, or as being a person—could never exist at all. And why is this so? Because the Enlightened Ones, the Conquerors, are free of every kind of conception.

何以故?此人无我相、人相、众生相、寿者相。所以者何?我相即是非相,人相、众生相、寿者相即是非相。何以故?离一切诸相,则名诸佛。

#### Kamalashila 3, Meditation #5

Seeing all things there are, and at the same time not seeing them Something to practice during meditation time



在同一时刻, 看见且看不见万事万物, 又什么都看不见, *某种冥想练习。* 

莲花戒系列三 冥想#5

[74]

# एवम्क्ते भगवानाय्ष्मन्तं स्भूतिमेतदवोचत्

作是语已, 尔时, 世尊告具寿善现言:

# प्रमुदः देशः मुर्शेवः प्रमुदः युक्तः युक् यगदः सूवः मुर्शेवः युक्तः य

And when Subhuti had spoken these words, the Conqueror spoke to this junior monk Subhuti as follows:

佛告须菩提:

एवमेतत् सुभूते एवमेतत्। परमाश्चर्यसमन्वागतास्ते सत्त्वा भविष्यन्ति ये इह सुभूते सूत्रे भाष्यमाणे नोत्रसिष्यन्ति न संत्रसिष्यन्ति न संत्रासमापत्स्यन्ते।

如是,如是,善现。若诸有情闻说如是甚深经典,不惊不惧,无有怖畏,当知成就最胜希有。

नित्त्वेर नित्त्वेर के प्रमानित्त्वेर के प्रमानित्ते के प्रमानित्त्वेर के प्रमानित्ते के प्रमानित्त्वेर के प्रमानित्ते के प्र

O Subhuti, this it is, and this is it. Any living being who receives an explanation of this sutra and who is not made afraid, and is not terrified, and who does not become terrified, is wondrous in the highest.

如是如是! 若复有人得闻是经不惊不怖不畏, 当知是人甚为稀有;

#### Kamalashila 3, Meditation #6

Facing the fear of emptiness;

I am here, a wonder

from my seeds,

and for the first time

I have control over what

happens to me



在对空性的恐惧前, 我在这里, 我的种子奇迹, 而我第一次 得以掌控 发生在我身上的事。

莲花戒系列三 冥想#6

[75]

तत्कस्य हेतोः परमपारमितेयं सुभूते तथागतेन भाषिता यदुतापारमिता। यां च सुभूते तथागतः परमपारमितां भाषते तामपरिमाणा अपि बुद्धा भगवन्तो भाषन्ते। तेनोच्यन्ते परमपारमितेति॥

何以故?善现,如来说最胜波罗蜜多,谓般若波罗蜜多。善现,如 来所说最胜波罗蜜多,无量诸佛世尊所共宣说故,名最胜波罗蜜多。 如来说最胜波罗蜜多,即非波罗蜜多,是故如来说名最胜波罗蜜多。

प्रि. हुन्ने स. देश. ते वे त्री स. हुन्ने स.

Why is it so? Because, o Subhuti, the One Thus Gone now speaks to you the highest perfection; and the highest perfection which the One Thus Gone now speaks to you is that same highest perfection which Conquering Buddhas beyond any number to count have spoken as well. And this is precisely why we can even speak of it as the "highest perfection."

何以故?须菩提!如来说第一波罗蜜,非第一波罗蜜,是名第一波罗蜜。

[76]

### अपि तु खलु पुनः सुभुते या तथागतस्य क्षान्तिपारमिता सैव अपारमिता।

复次, 善现, 如来说忍辱波罗蜜多, 即非波罗蜜多, 是故如来说名 忍辱波罗蜜多。

# प्रियाम्यात्र विष्या विषयात्र वि

And I say to you further, o Subhuti, that the perfection of patience spoken by the Ones Thus Gone is a perfection that doesn't even exist.

须菩提! 忍辱波罗蜜, 如来说非忍辱波罗蜜;

#### Kamalashila 3, Meditation #7

The King of Kalingka:
Empty patience like cement,
Stronger the longer
we are pressed



歌利王: 安忍亦空, 如同水泥, 压得越久, 力量越强。

莲花戒系列三 冥想#7

#### Kamalashila 3, Meditation #8

No perfection of patience exists:
 There is no patience
There is no one being patient
 There is no one
 they are patient towards
 There is nothing
 they are patient about
And their patience has
 no nature of its own



圆满安忍并不存在:
无有安忍,
无人在行安忍,
无人被安忍对待,
无事需要安忍,
其安忍没有自性。

莲花戒系列三 冥想#8

[77]

तत्कस्य हेतोः यदा मे सुभूते कलिराजा अङ्गप्रत्यङ्गमांसान्यच्छैत्सीत् नासीन्मे तस्मिन् समये आत्मसंज्ञा वा सत्त्वसंज्ञा वा जीवसंज्ञा वा पुद्गलसंज्ञा वा नापि मे काचित्संज्ञा वा असंज्ञा वा बभूव।

何以故?善现,我昔过去世曾为羯利王断支节肉,我于尔时都无我想、或有情想、或命者想、或士夫想、或补特伽罗想、或意生想、或摩纳婆想、或作者想、或受者想,我于尔时都无有想,亦非无想。

तर्ने के स्त्राचित्र के स्वर्णे स्वरंणे स्वर्णे स्वरंणे स्वरं

Why is it so? Because, o Subhuti, there was a time when the King of Kalingka was cutting off the larger limbs, and the smaller appendages, of my body. At that moment there came into my mind no conception of a self, nor of a sentient being, nor of a living being, nor of a person—I had no conception at all. But neither did I not have any conception.

何以故?须菩提!如我昔为歌利王割截身体,我于尔时无我相、无人相、无众生相、无寿者相;

#### The Diamond Cutter Sutra in Four Languages 四语《能断金刚经》

#### to accompany Master Kamalashila Courses 1-4 莲花戒大师系列一至四课程阅读材料

[78]

तत्कस्य हेतोः सचेन्मे सुभूते तस्मिन् समये आत्मसंज्ञा अभविष्यत् व्यापादसंज्ञापि मे तस्मिन् समयेऽभविष्यत्। सचेत्सत्वसंज्ञा जीवसंज्ञा पुद्गलसंज्ञाभविष्यत् व्यापादसंज्ञापि मे तस्मिन् समयेऽभविष्यत्।

何以故?善现,我于尔时若有我想,即于尔时应有恚想;我于尔时若有有情想、命者想、士夫想、补特伽罗想、意生想、摩纳婆想、 作者想、受者想,即于尔时应有恚想。

Why is it so? Suppose, o Subhuti, that at that moment any conception of a self had come into my mind. Then the thought to harm someone would have come into my mind as well.

The conception of some sentient being, and the conception of some living being, and the conception of person, would have come into my mind. And because of that, the thought to harm someone would have come into my mind as well.

何以故?我于往昔节节支解时,若有我相、人相、众生相、寿者相,应生瞋恨。

#### Kamalashila 3, Meditation #9

Flow chart for negative thoughts:

- 1) I am myself >
- 2) Attachment to "me" >
- 3) Me vs. others >
- 4) Taking care of me >
- 5) Desires >
- 6) Anger when my desires are thwarted:
  - "Someone hurt me!" >
- 7) All the problems of life

#### 莲花戒系列三 冥想#9

烦恼的流程图:

- 1) 我是我自己>
- 2) 对"我"的执著:
- 3) 我与别人 >
- 4) 照顾好我自己>
- 5) 欲望>
- 6) 当我的欲望受挫: "有人伤到了我!" >
- 7) 生命中的所有问题。



#### Kamalashila 3, Meditation #10

Have I practiced patience thrice in the last 24 hours?

Did I let go of it when someone hurt me?

Did I accept pain or inconvenience for my practice?

Did I accomplish these because I understood where things are coming from?

"If you are unwilling to do the things that are difficult to do,

Then you can't expect to reach the state which is difficult to reach."

-Master Kamalashila



- 我在过去24小时中是否有练习3次安忍?
  - 当他人伤到我时,我能否放下?
- 我是否曾有因修行而接受痛苦与不便?
- 我是否有因理解万事万物的来源而做到 以上种种?
- "如果你不愿尝试做有难度的事,便不要期待达到难以到达的境界。"

- 莲花戒大师

莲花戒系列三 冥想#10

[79]

तत्कस्य हेतोः अभिजानाम्यहं सुभूते अतीतेऽध्वनि पञ्च जातिशतानि यदहं क्षान्तिवादी ऋषिरभूवम्। तत्रापि मे नात्मसंज्ञा बभूव न सत्त्वसंज्ञा न जीवसंज्ञा न पुद्गलसंज्ञा बभूव।

何以故?善现,我忆过去五百生中,曾为自号忍辱仙人,我于尔时都无我想、无有情想、无命者想、无士夫想、无补特伽罗想、无意生想、无摩纳婆想、无作者想、无受者想,我于尔时都无有想,亦非无想。

क्षायान्त्रा ब्र्मान्त्रियाम् क्ष्यान्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्

I see it, o Subhuti, with my clairvoyance: I took, in times past, five hundred births as the sage called "Teacher of Patience." And all during that time I never had any conception of a self, or of a living being, or of something being alive, or of a person.

须菩提!又念过去于五百世作忍辱仙人;于尔所世,无我相、无人相、无众生相、无寿者相。

[80]

तस्माति सुभूते बोधिसत्वेन महासत्वेन सर्वसंज्ञा विवर्जयित्वा अनुतरायां सम्यक्संबोधौ चित्तमुत्पादयितव्यम्। न रूपप्रतिष्ठितं चित्तमुत्पादयितव्यम् न शब्दगन्धरसस्प्रष्टव्यधर्मप्रतिष्ठितं चित्तमुत्पादयितव्यम् न धर्मप्रतिष्ठितं चित्तमुत्पादयितव्यम् न धर्मप्रतिष्ठितं चित्तमुत्पादयितव्यम् न कवित्प्रतिष्ठितं चित्तमुत्पादयितव्यम्।

是故,善现,菩萨摩诃萨远离一切想,应发阿耨多罗三藐三菩提心,不住于色应生其心,不住非色应生其心,不住声、香、味、触、法应生其心,不住非声、香、味、触、法应生其心,都无所住应生其心。

भ्रामिष्यात्राम् भ्राम् स्थान्यात्राम् स्यान्यात्राम् स्थान्यात्राम् स्थान्यात्राम्यात्राम्यात्राम् स्यान्यात्राम्यात्राम्यात्राम्यात्रात्राम्यात्राम्यात्राम्यात्राम्यात्

And this is why, o Subhuti, that the bodhisattvas who are great beings give up every kind of conception, and develop within themselves the Wish to achieve perfect and total enlightenment.

And they develop the Wish within them without staying in any of the things you see, nor in sounds, nor in smells, nor in tastes, nor in the things you can touch, nor in any object of the thought as well. Neither do they develop this Wish within them staying in what these objects lack. They develop the Wish without staying in anything at all.

是故,须菩提!菩萨应离一切相,发阿耨多罗三藐三菩提心;不应住色生心,不应住声香味触法生心,应生无所住心;

#### Kamalashila 3, Meditation #11

Not staying in nothing, And staying in nothing. Free of attachment to the two great ideas



不住于无, 而住于无, *远离对这两大概念的执著。* 

[81]

तत्कस्य हेतोः यत्प्रतिष्ठितं तदेवाप्रतिष्ठितम्। तस्मादेव तथागतो भाषते अप्रतिष्ठितेन बोधिसत्त्वेन दानं दातव्यम्। न रूपशब्दगन्धरसस्पर्शधर्मप्रतिष्ठितेन दानं दातव्यम्॥

何以故?善现,诸有所住则为非住。是故,如来说诸菩萨,应无所住而行布施,不应住色、声、香、味、触、法而行布施。

यशिर्याश्ची यावश्चायार प्येव या दे हिन्दी यावश्चायार प्येव या है निक्ष यावियाश्चायश्ची यावियाश्चायश्ची यावश्चाय यावियाश्चायश्ची यावश्चायार प्येव याचियाश्चायश्ची दे प्यव्याची दे प्यव्यव यावियाश्चायश्ची दे प्रव्यव यावियाश्ची यावश्चाय यावश्चाय यावश्ची यावश्चाय यावश्ची यावश्चाय यावश्ची या

And why is it so? Because these stayings never stay themselves. And this then is why the One Thus Gone has said that "Bodhisattvas should undertake the practice of giving without staying."

若心有住,则为非住;是故佛说:「菩萨心不应住色布施」。

[82]

अपि तु खलु पुनः सुभूते बोधिसत्वेन एवंरूपो दानपरित्यागः कर्तव्यः सर्वसत्त्वानामर्थाय। तत्कस्य हेतोः या चैषा सुभूते सत्त्वसंज्ञा सैव असंज्ञा। य एवं ते सर्वसत्त्वास्तथागतेन भाषितास्त एव असत्त्वाः।

复次,善现,菩萨摩诃萨为诸有情作义利故,应当如是弃舍布施。 何以故?善现,诸有情想即是非想,一切有情,如来即说为非有 情。

त्रेंचबुर्यात्रेम्। विद्युत्तास्रेस्य उत्तर्वे स्थान्य विद्युत्तर्थे स्थान्य स्थान्य विद्युत्तर्थे स्थान्य स्था

And I say to you further, o Subhuti, that this is how bodhisattvas give all that they have, for the sake of every living being. And this same conception of anyone as a living being is a conception that does not exist; when the One Gone Thus speaks of "every living being," they too are living beings that to not even exist.

须菩提!菩萨为利益一切众生,应如是布施。如来说:「一切诸相即是非相,又说一切众生则非众生」。

[83]

तत्कस्य हेतोः भूतवादी सुभूते तथागतः सत्यवादी तथावादी अनन्यथावादी तथागतः न वितथवादी तथागतः॥

善现,如来是实语者、谛语者、如语者、不异语者。

प्रतेष स्वायम् विकास स्वायम स्वयम स्वायम स्वयम स्वायम स्वयम स्वायम स्वायम स्वायम स्वायम स्वायम स्वायम स्वायम स्वायम स्वय

And why is it so? Because, o Subhuti, the One Thus Gone is one who speaks right. He is one who speaks true. He is one who speaks precisely what is. The One Thus Gone is one that speaks, without error, precisely that which is.

须菩提!如来是真语者、实语者、如语者、不诳语者、不异语者。

#### Kamalashila 3, Meditation #12

The logic of truth:

The four truths,

And speaking of what we've seen



实相(谛)的逻辑: 四个实相(四谛), 谈及到我们所看到的。

莲花戒系列三 冥想#12

[84]

अपि तु खलु पुनः सुभूते यस्तथागतेन धर्मोऽभिसंबुद्धो देशितो निध्यातः न तत्र सत्यं न मृषा।

复次, 善现, 如来现前等所证法、或所说法、或所思法, 即于其中非谛非妄。

यस्रवःयःदेश देःविवेयःयात्रेया द्वायःयः केवायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स

And I speak to you further, o Subhuti, of that thing where Those Gone Thus reach some absolutely total enlightenment; and of that thing which is the Dharma that they teach. It has no truth, and it has no deception.

须菩提!如来所得法,此法无实无虚。

#### Kamalashila 3, Meditation #13

A middle way between truth and deception;
Not what it sounds like!



一条中道, 在实相与骗局之间; 其实并非如听上去那样!

莲花戒系列三 冥想 #13

[85]

तद्यथापि नाम सुभूते पुरुषोऽन्धकारप्रविष्टो न किंचिदपि पश्येत् एवं वस्तुपतितो बोधिसत्वो द्रष्टव्यो यो वस्तुपतितो दानं परित्यजित।

善现,譬如士夫入于闇室都无所见,当知菩萨若堕于事,谓堕于事而行布施,亦复如是。

यर्ह्या श्री यहेर् श्री यहेर श्री यहे

This, Subhuti, is how it is. Think of the example of a person who has eyes to see, but who is sitting in the dark. They see nothing at all. You should consider a bodhisattva who has fallen into things, and who then practices the act of giving, to be just like this man.

须菩提! 若菩萨心住于法而行布施, 如人入闇则无所见;

#### Kamalashila 3, Meditation #14

The blind man in a room of riches;
Getting discouraged kills belief.
Come touch the Sun,
to enjoy your life.



满屋富贵中的盲人; 受挫杀死信仰。 来触碰阳光, 享受生命吧。

莲花戒系列三 冥想 #14

[86]

अपि नाम सुभूते चक्षुष्मान् पुरुषः प्रभातायां रात्रौ सूर्येऽभ्युद्गते नानविधानि रूपाणि पश्येत् एवमवस्तुपतितो बोधिसत्त्वो द्रष्टव्यो योऽवस्तुपतितो दानं परित्यजति॥

善现,譬如明眼士夫过夜晓已,日光出时,见种种色,当知菩萨不堕于事,谓不堕事而行布施,亦复如是。

यायाप्तर्म् तर्ने स्त्रेष्ट्री रहेर स्त्रेष्ट्री वस्त्र स्त्र स्त्रेष्ट्री वस्त्र स्त्रेष्ट्री वस्त्र स्त्र स्त्रेष्ट्री वस्त्र स्त्र स्त्रेष्ट्री वस्त्र स्त्रेष्ट्री स्त्र स्त्

And now, Subhuti, think of this person, a person with eyes to see, as dawn breaks and the sun rises into the sky; think how then they see a whole variety of different forms. You should consider a bodhisattva who has not fallen into things, and who then practices the act of giving, to be just like this man.

若菩萨心不住法而行布施 - 如人有目, 日光明照见种种色。

[87]

अपि तु खलु पुनः सुभूते ये कुलपुत्रा वा कुलदुहितरो वा इमं धर्मपर्यायमुद्ग्रहीष्यन्ति धारियष्यन्ति वाचियष्यन्ति पर्यवाप्स्यन्ति परेभ्यश्च विस्तरेण संप्रकाशियष्यन्ति ज्ञातास्ते सुभूते तथागतेन बुद्धज्ञानेन दृष्टास्ते सुभूते तथागतेन बुद्धचक्षुषा बुद्धास्ते तथागतेन। सर्वे ते सुभूते सत्त्वा अप्रमेयमसंख्येयं पुण्यस्कन्धं प्रसविष्यन्ति प्रतिग्रहीष्यन्ति॥१४॥

复次,善现,若善男子或善女人,于此法门受持、读诵、究竟通利,及广为他宣说开示、如理作意,则为如来以其佛智悉知是人,则为如来以其佛眼悉见是人,则为如来悉觉是人,如是有情一切当生无量福聚。

प्यनाः स्वार्थः स्वार्यः स्वर

I speak to you further, o Subhuti, of those sons or daughters of noble family who take up this particular presentation of the Dharma, and who hold it, or read it, or comprehend it, or who go on to impart it to others in detail, and accurately. These are the kind of people that the Ones Gone Thus know. These are the kind of people that the Ones Gone Thus look upon. Any living being like these people has created a mountain of merit which is beyond all calculation.

须菩提! 当来之世, 若有善男子、善女人能于此经受持读诵, 则为如来以佛智慧悉知是人悉见是人, 皆得成就无量无边功德。

[88]

यश्च खलु पुनः सुभूते स्त्री वा पुरुषो वा पुर्वाहणकालसमये गङ्गानदीवालुकासमानात्मभावान् परित्यजेत् एवं मध्याहनकालसमये गङ्गानदीवालुकासमानात्मभावान् परित्यजेत् सायाहनकालसमये गङ्गानदीवालुकासमानात्मभावान् परित्यजेत् अनेन पर्यायेण बहूनि कल्पकोटिनियुतशतसहस्राण्यात्मभावान् परित्यजेत्

复次,善现,假使善男子或善女人,日初时分以殑伽河沙等自体布施,日中时分复以殑伽河沙等自体布施,日后时分亦以殑伽河沙等自体布施,由此异门经于俱胝那庾多百千劫以自体布施;

And I say to you further, o Subhuti: suppose there were some man or woman who could give away, in a single morning, their own body, the same number of times that there are drops of water in the Ganges River itself. And suppose then at midday, and in the evening, they would again give away their own body, the same number of times that there are drops of water in the Ganges River. And suppose they were to keep up this kind of behavior for many billion upon trillions of eons, giving their bodies away.

须菩提! 若有善男子、善女人,初日分以恒河沙等身布施,中日分复以恒河沙等身布施,后日分亦以恒河沙等身布施,如是无量百千万亿劫以身布施;

#### Kamalashila 3, Meditation #15

The morning time of day:

The randomness
of differentiating things
from the white noise
of the world.



一日之晨(日初时): 在白噪音中 随机区分事物。

莲花戒系列三 冥想#15

[89]

यश्चेमं धर्मपर्यायं श्रुत्वा न प्रतिक्षिपेत् अयमेव ततोनिदानं बहुतरं पुण्यस्कन्धं प्रसुनुयादप्रमेयमसंख्येयम् कः पुनर्वादो यो लिखित्वा उद्गृहणीयाद्धारयेद्वाचयेत्पर्यवाप्नुयात् परेभ्यश्च विस्तरेण संप्रकाशयेत्॥

若有闻说如是法门不生诽谤,由此因缘所生福聚,尚多于前无量无数,何况能于如是法门具足毕竟书写、受持、读诵、究竟通利,及广为他宣说开示、如理作意!

I say to you that anyone who hears this particular presentation of the Dharma, and who never thereafter gives it up, creates much greater merit from this single act than the others do: their merit is countless, and beyond all calculation. And what need have I to mention then the merit of those who take it up by writing it down, or who hold it, or read it, or comprehend it, or who go on to impart it to others in detail, and accurately?

若复有人闻此经典信心不逆,其福胜彼;何况书写受持读诵为人解说。

[90]

अपि तु खलु पुनः सुभूते अचिन्त्योऽतुल्योऽयं धर्मपर्यायः। अयं च सुभूते धर्मपर्यायस्तथागतेन भाषितोऽग्रयानसंप्रस्थितानां सत्त्वानामर्थाय श्रेष्ठयानसंप्रस्थितानां सत्त्वानामर्थाय। ये इमं धर्मपर्यायमुद्ग्रहीष्यन्ति धारियष्यन्ति वाचियष्यन्ति पर्यवाप्स्यन्ति परेभ्यश्च विस्तरेण संप्रकाशियष्यन्ति ज्ञातास्ते सुभूते तथागतेन बुद्धज्ञानेन दृष्टास्ते सुभूते तथागतेन बुद्धज्ञानेन दृष्टास्ते सुभूते तथागतेन।

复次,善现,如是法门不可思议、不可称量,应当希冀不可思议所感异熟。善现,如来宣说如是法门,为欲饶益趣最上乘诸有情故,为欲饶益趣最胜乘诸有情故。

Again I say to you, o Subhuti, that this presentation of the Dharma is inconceivably great, and beyond all compare. This presentation of the Dharma was spoken by the Ones Gone Thus for those living beings who have entered well into the highest of all ways; and it was spoken for those living beings who have entered well into the foremost of ways.

须菩提!以要言之,是经有不可思议不可称量无边功德,如来为发大乘者说,为发最上乘者说。

[91]

सर्वे ते सुभूते सत्वा अप्रमेयेण पुण्यस्कन्धेनां समन्वागता भविष्यन्ति। अचिन्त्येनातुल्येनामाप्येनापरिमाणेन पुण्यस्कन्धेन समन्वागता भविष्यन्ति। सर्वे ते सुभूते सत्त्वाः समांशेन बोधिं धारियष्यन्ति वचियष्यन्ति पर्यवाप्स्यन्ति।

善现,若有于此法门受持、读诵、究竟通利,及广为他宣说开示、 如理作意,即为如来以其佛智悉知是人,即为如来以其佛眼悉见是 人,则为如来悉觉是人。

Think of those who take up this particular presentation of the Dharma, or hold it, or read it, or comprehend it, or who go on to impart it to others in detail, and accurately. These are the kind of people that the Ones Gone Thus know. These are the kind of people that the Ones Gone Thus look upon. Any living being like these people is possessed of a mountain of merit beyond all calculation.

若有人能受持读诵广为人说,如来悉知是人悉见是人,

[92]

#### [Sanskrit to be located]

如是有情一切成就无量福聚,皆当成就不可思议、不可称量无边福聚。善现,如是一切有情其肩荷担如来无上正等菩提。

ર્શ્વાશ્વાન ત્વી ત્રાપ્ત્રી ત્વાન ત્વી ત્રાપ્ત્રી સ્થાન ત્વી ત્રાપ્ત્રી ત્યાન ત્વી ત્રાપ્ત્રી સ્થાન ત્વી ત્રાપ્ત્રી ત્યાન ત્વી ત્યાન ત્યાન ત્વી ત્યાન ત્યાન ત્વી ત્યાન ત્યાન ત્યાન ત્વી ત્યાન ત્યા

They are possessed of a mountain of merit which is inconceivable, which is beyond all comparison, which cannot be measured, which is beyond all measure. Any such living being is one that I lift up, and carry forth upon my

own shoulders, to the enlightenment I have reached.

皆得成就不可量、不可称、无有边、不可思议功德; 如是人等,则为荷担如来阿耨多罗三藐三菩提。

#### Kamalashila 3, Meditation #16

Carrying, and being carried, on the shoulders: Remembering the goal of retreat



把人背在肩膀上 与被人背在肩上: 记住闭关的目的。

莲花戒系列三 冥想#16

[93]

तत्कस्य हेतोः न हि शक्यं सुभूते अयं धर्मपर्यायो हीनाधिमुक्तिकैः सत्त्वैः श्रोतुम् नात्मदृष्टिकैर्न सत्त्वदृष्टिकैर्न जीवदृष्टिकैर्न पुद्गलदृष्टिकैः। नाबोधिसत्त्वप्रतिज्ञै सत्त्वैः शक्यमयं धर्मपर्यायः श्रोतुं वा उद्ग्रहीतुं वा धारियतुं वा वाचियतुं वा पर्यवाप्तुं वा। नेदं स्थानं विद्यते॥

何以故?善现,如是法门,非诸下劣信解有情所能听闻,非诸我见、非诸有情见、非诸命者见、非诸士夫见、非诸补特伽罗见、非诸意生见、非诸摩纳婆见、非诸作者见、非诸受者见所能听闻。此等若能受持、读诵、究竟通利,及广为他宣说开示、如理作意,无有是处。

यात्रकार्श्वरात्रक्ष्मे स्वाद्ध्या प्रमायात्रक्ष्मा यात्रक्ष्मा यात्रक्ष्मा यात्रक्ष्मा प्रमायात्रक्ष्मा यात्रक्ष्मा यात्रक्षमा यात्रक्ष्मा यात्रक्ष्

And why is it so? O Subhuti, those who are attracted to lesser things are incapable of hearing this presentation of the Dharma. Neither is it something for those who see some self, or for those who see some living being, or for those who see something that lives; and those who see some person are incapable of

hearing it; they are incapable of taking it up; they are incapable of holding it; they are incapable of reading it; and they are incapable too of comprehending it. There would never be any place for them to do so.

何以故?须菩提!若乐小法者着我见、人见、众生见、寿者见,则于此经不能听受读诵为人解说。

#### Kamalashila 3, Meditation #17

The omniscience of exclusion; Proof that he is not otherwise — And for cleaners of toilets



排除是全知; 证明他不是另一种 -只为厕所清洁工。

莲花戒系列三 冥想#17

[94]

अपि तु खलु पुनः सुभूते यत्र पृथिवीप्रदेशे इदं सूत्रं प्रकशयिष्यते पूजनीयः स पृथिवीप्रदेशो भविष्यति सदेवमानुषासुरस्य लोकस्य। वन्दनीयः प्रदक्षिणीयश्च स पृथिवीप्रदेशो भविष्यति चैत्यभूतः स पृथिवीप्रदेशो भविष्यति॥१५॥

复次, 善现, 若地方所开此经典, 此地方所当为世间诸天及人、阿 素洛等之所供养、礼敬、右绕如佛灵庙。

त्कीरार्ग्।

प्राथान्त्रा वर्ष्णेराचाची प्राप्ते स्थानिराय स्थानिराय विष्या विषया वि

And I say further to you, o Subhuti: Any place where this sutra is taught thereby becomes a place worthy of the offerings of the entire world, with its gods, and men, and demigods. It becomes a place which is worthy of their prostrations, and worthy of their circumambulations. That place becomes something like a stupa.

须菩提! 在在处处若有此经,一切世间天人阿修罗所应供养,当知此处则为是塔,皆应恭敬作礼围绕,以诸华香而散其处。

[95]

पि तु ये ते सुभूते कुलपुत्रा वा कुलदुहितरो वा इमानेवंरूपान सूत्रान्तानुद्ग्रहीष्यन्ति धारियेष्यन्ति वाचियेष्यन्ति पर्यवाप्स्यन्ति योनिशश्च मनसिकरिष्यन्ति परेभ्यश्च विस्तरेण संप्रकाशियष्यन्ति ते परिभूता भविष्यन्ति सुपरिभूताश्च भविष्यन्ति।

复次,善现,若善男子或善女人,于此经典受持、读诵、究竟通利, 及广为他宣说开示、如理作意,若遭轻毁、极遭轻毁。

स्वर्धः अवरायरादक्ष्यः भी स्वाक्षः क्षेत्रः स्वाक्षः क्षेत्रः स्वाक्षः क्षेत्रः स्वाक्षः स्वाक्षः स्वाक्षः स्वाक्षः स्वाक्षः स्वाक्षः स्वाक्षः स्वाक्षः स्वाकः स्वाक्षः स्वाकः स

O Subhuti, any son or daughter of noble family who takes up a sutra like this, or who holds it, or reads it, or comprehends it, will suffer. They will suffer intensely.

复次,须菩提! 善男子、善女人受持读诵此经,若为人轻贱;

#### Kamalashila 3, Meditation #18

Signs of success in studying the sutra, and cleansing: the non-fatal headache, criticism, and a quick enlightenment



学经与清理的成功迹象: 非致命性的头痛, 批评与快速开悟!

莲花戒系列三 冥想#18

[96]

तत्कस्य हेतोः यानि च तेषां सुभूते सत्वानां पौर्वजन्मिकान्यशुभानि कर्माणि कृतान्यपायसंवर्तनीयानि दृष्ट एव धर्मे परिभूततया तानि पौर्वजन्मिकान्यशुभानि कर्माणि क्षपयिष्यन्ति बुद्धबोधिं चानुप्राप्स्यन्ति॥

所以者何?善现,是诸有情宿生所造诸不净业应感恶趣,以现法中遭轻毁故,宿生所造诸不净业皆悉消尽,当得无上正等菩提。

Why is it so? Because, o Subhuti, such beings are purifying non-virtuous karma from the entire string of their previous lives, karma that would have taken them to the three lower realms. As they purify this karma, it causes them to suffer here in this life. As such they will succeed in cleaning away the karma of these non-virtuous deeds of their previous lifetimes, and they will as well achieve the enlightenment of a Buddha.

是人先世罪业应堕恶道;以今世人轻贱故,先世罪业则为消灭,当得阿耨多罗三藐三菩提。

[97]

अभिजानाम्यहं सुभूते अतीतेऽध्वन्यसंख्येयैः कल्पैरसंख्येयतरैर्दीपंकरस्य तथागतस्यार्हतः सम्यक्संबुद्धस्य परेण परतरेण चतुरशीतिबुद्धकोटिनियुतशतसहस्राण्यभूवन् ये मयारागिताः आराग्य न विरागिताः।

何以故?善现,我忆过去于无数劫复过无数,于燃灯如来、应、正等觉先复过去曾值八十四俱胝那庾多百千诸佛,我皆承事,既承事已皆无违犯。

चिर्यायुर्म। द्रायदेव्यम्येष्ययाम्यायुर्ध्यायाः प्रायदेश्यायाः चिर्यायदेश्यायाः चिर्यायदेश्यायाः चिर्यायदेश्याय

# चबुर्चाचैर्यः र्यात्रभ्यः त्रात्रम्थः । अद्भात्रम्चैभः वैश्वात्रम्यः विश्वात्रम्यः विश्वात्रम्यः विश्वात्रम्य भ्रायह्रम्योः स्थाः क्रियात्रम्यः विश्वात्रम्यः विश्वात्रम्यः विश्वात्रम्यः विश्वात्रम्यः विश्वात्रम्यः विश्वा

Subhuti, I see this with my powers of clairvoyance. In days long past—over the course of countless eons that are themselves even more than uncountable—far beyond the time even before the time of the One Gone Thus, the Destroyer of the Foe, the Perfect and Totally Enlightened One named "Maker of Light"—there came 840 billion billion Buddhas. I was able to please them all, and never disturb their hearts.

须菩提! 我念过去无量阿僧祇劫, 于然灯佛前得值八百四千万亿那由他诸佛, 悉皆供养承事无空过者。



[98]

यच्च मया सुभूते ते बुद्धा भगवन्त आरागिताः आराग्य न विरागिताः यच्च पश्चिमे काले पश्चिमे समये पश्चिमायां पञ्चशत्यां सद्धर्मविप्रलोपकाले वर्तमाने इमानेवंरूपान् सूत्रान्तानुद्ग्रहीष्यन्ति धारियष्यन्ति वाचियष्यन्ति पर्यवाप्स्यन्ति परेभ्यश्च विस्तरेण संप्रकाशियष्यन्ति अस्य खलु पुनः सुभूते पुण्यस्कन्धस्यान्तिकादसौ पौर्वकः पुण्यस्कन्धः शततमीमिप कलां नोपैति

सहस्रतमीमिप शतसहस्रतमीमिप कोटिमिमिप कोटिशततमीमिप कोटिशतसमीमिप कोटिशतसहस्रतमीमिप कोटिनियुतशतसहस्रतमीमिप। संख्यामिप कलामिप गणनामिप उपनामिप उपनिषदमिप यावदौपम्यमिप न क्षमते॥

善现,我于如是诸佛世尊皆得承事,既承事已皆无违犯。若诸有情,后时、后分、后五百岁、正法将灭时、分转时,于此经典受持、读诵、究竟通利,及广为他宣说开示、如理作意。善现,我先福聚于此福聚,百分计之所不能及,如是千分、若百千分、若俱胝百千分、若俱胝那庾多百千分、若数分、若计分、若算分、若喻分、若邬波尼杀昙分亦不能及。

But then Subhuti, there are those who, in the days of the last five hundred, will take up this sutra, and hold it, and read it, and comprehend it. And I tell you, o Subhuti, that the great mountains of merit that I collected from pleasing all those Buddhas, all those Conquerors, and from never disturbing their hearts, would not come to a hundredth of the mountains of merit that these ones to come will create. Nor would it come to a thousandth part, nor one part in a hundred thousand, nor any other countable part, any part at all; the difference could never be put in numbers; there is no example I could use; no comparison; no reason at all to attempt any comparison.

若复有人于后末世,能受持读诵此经所得功德,于我所供养诸佛功德-百分不及一、千万亿分乃至算数譬喻所不能及。

[99]

सचेत्पुनः सुभूते तेषां कुलपुत्राणां कुलदुहितॄणां वा अहं पुण्यस्कन्धं भाषेयम् यावते कुलपुत्रा वा कुलदुहितरो वा तस्मिन् समये पुण्यस्कन्धं प्रसविष्यन्ति प्रतिग्रहीष्यन्ति उन्मादं सत्त्वा अनुप्राप्नुयुश्चित्तविक्षेपं वा गच्छेयुः।

善现,我若具说当于尔时是善男子或善女人所生福聚,乃至是善男子、 是善女人所摄福聚,有诸有情则便迷闷心惑狂乱。

रमायह्निम् वायाने नेवे के स्वाधारी स्वाधारी स्वाधारी स्वाधारी स्वाधारी स्वाधारी स्वाधारी स्वाधारी स्वाधारी स्व

And suppose, o Subhuti, that I were to describe just how many mountains of virtue would come to be possessed by one of these women or men of noble family, the ones to come who will create those mountains of merit. The living beings who heard me then would go mad; their minds would be thrown into chaos.

须菩提!若善男子、善女人于后末世,有「受持读诵此经」所得功德,我若具说者;或有人闻,心则狂乱,狐疑不信。

[100]

अपि तु खलु पुनः सुभूते अचिन्त्योऽतुल्योऽयं धर्मपर्यायस्तथागतेन भाषितः। अस्य अचिन्त्य एव विपाकः प्रतिकाङ्क्षितव्यः॥१६॥

是故,善现,如来宣说如是法门不可思议、不可称量,应当希冀不可思议所感异熟。

I tell you further, o Subhuti; and you must understand it: this presentation of the Dharma is absolutely inconceivable; and how its power ripens in the future is nothing less than absolutely inconceivable as well.

须菩提! 当知是经义不可思议, 果报亦不可思议。

[101]

### अथ खल्वायुष्मान् सुभूतिर्भगवन्तमेतदवोचत्

尔时, 具寿善现复白佛言:

### १२ द्रश्याचेर्र्सायुद्रायद्रश्याकें द्रदायुद्रायास्यायव्रेष्ट्रासीश्यावदे स्नुदारेशयार्थेया है।

And then the junior monk Subhuti replied to the Conquering One, as follows:

尔时,须菩提白佛言:

कथं भगवन् बोधिसत्त्वयानसंप्रस्थितेन स्थातव्यम् कथं प्रतिपत्तव्यम् कथ चित्तं प्रग्रहीतव्यम्

世尊,诸有发趣菩萨乘者,应云何住?云何修行?云何摄伏其心?

चक्की हु.फ्रेंट्र-वर्षीय.त्रन्यकी हु.फ्रेंट्र-श्रुश्चर्यात्त्र-त्यीवीट्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तयः-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्तर-विद्यात्

O Conquering One, what of those who have entered well into the way of the bodhisattva? How shall they live? How shall they practice? How should they keep their thoughts?

世尊! 善男子、善女人发阿耨多罗三藐三菩提心,云何应住?云何降伏其心?

### भगवानाह इह सुभूते बोधिसत्वयानसंप्रस्थितेन एवं चित्तमुत्पादयितव्यम्

佛告善现:

诸有发趣菩萨乘者,应当发起如是之心:

### বর্তুমান্তুর বেশ্বমান্তীর বসাব ঝুঝানা

र्वः तर्वेर। वर्षः त्यः क्रुवः क्रेम्यः वर्षः व्याप्यः वर्षः वर्षः वर्षः वर्षः वर्षः वर्षः वर्षः वर्षः वर्षः व

And the Conqueror replied,

Subhuti, this is how those who have entered well into the way of the bodhisattva must think to themselves as they feel the Wish to achieve enlightenment:

佛告须菩提:

善男子、善女人发阿耨多罗三藐三菩提者, 当生如是心 -

सर्वे सत्त्वा मया अनुपधिशेषे निर्वाधणातौ परिनिर्वापयितव्या। एवं स सत्वान् परिनिर्वाप्य न कस्श्चत्सत्वःपरिनिर्वापितो भवति।

我当皆令一切有情于无余依妙涅槃界而般涅槃, 虽度如是一切有情令灭度已, 而无有情得灭度者。

योट.लट.लूट्य.शे.शे.ट्रे.जयायञ्चयात्रम् चीरातायुर्। श्रियादी.श्रीयायायुर्। श्रियादी.श्रीयायायुर्। । विश्वयायुर्वे । विश्वययुर्वे । विश्वय

I will bring every single living being to total nirvana, to that realm beyond all grief, where they no longer possess any of the heaps of things that make up a suffering person. Yet even if I do manage to bring all these living beings to total nirvana, there will be no living being at all who was brought to their total nirvana.

「我应灭度一切众生; 灭度一切众生已, 而无有一众生实灭度者」;

तत्कस्य हेतोः सचेत्सुभूते बोधिसत्वस्य सत्त्वसंज्ञा प्रवर्तेत न स बोधिसत्व इति वक्तव्यः। जीवसंज्ञा वा यावत्पुद्गलसंज्ञा वा प्रवर्तेत न स बोधिसत्व इति वक्तव्यः।

何以故?善现,若诸菩萨摩诃萨有情想转,不应说名菩萨摩诃萨。 所以者何?若诸菩萨摩诃萨不应说言有情想转,如是命者想、士夫想、补特伽罗想、意生想、摩纳婆想、作者想、受者想转,当知亦尔。

र्मतः (बेशः श्रे.चे. चतुः स्वेरः व्याः व्याः च्याः व्याः च्याः व्याः व्यः व्याः व्य

And why is it so? Because, Subhuti, if a bodhisattva were to slip into conceiving of someone as a living being, then we could never call them a "bodhisattva." And so too if they were to slip ino thinking of someone in all the ways up to thinking of them as a person, neither then could we ever call them a "bodhisattva."

何以故?须菩提!若菩萨有我相、人相、众生相、寿者相、则非菩萨;

### तत्कस्य हेतोः नास्ति सुभूते स कश्चिद्धर्मी यो बोधिसत्वयानसंप्रस्थितो नाम॥

何以故?善现,无有少法名为发趣菩萨乘者。

# बिश्च न्यत्य के स्वाय के स्वा

Why is it so? Because, Subhuti, there doesn't even exist any such thing as what we have called "those who have entered well into the way of the bodhisattva."

所以者何?须菩提!实无有法发阿耨多罗三藐三菩提者。

#### Kamalashila 3, Meditation #20

The pitfalls of progress,
Being pushed out;
and the simple sloth of
not repeating



进步的陷阱, 被排挤在外; 很简单, 不重复就是在偷懒。

莲花戒系列三 冥想#20

[102]

# तित्कं मन्यसे सुभूते अस्ति स किश्चिद्धर्मो यस्तथागतेन दीपंकरस्य तथागतस्यान्तिकादनुतरां सम्यक्संबोधिमभिसंबुद्धः

佛告善现: "于汝意云何?如来昔于燃灯如来、应、正等觉所,颇有少法能证阿耨多罗三藐三菩提不?

मियायत्र्रीम्। यद्गेष्टाःश्लेश्वर्षाः देव्यश्वर्षाः वित्रः स्त्रिः स्त्रात्रः स्त्रः स्त्रात्रः स्त्रः स्त्रात्रः स्त्रात्रः स्त्रः स्त्रात्रः स्त्रात्रः स्त्रात्रः स्त्रात्रः स्त्रात्रः स्त्रः स्त्रात्रः स्त्रः स्त्रात्रः स्त्रः स्त्रात्रः स्त्रः स्त्रः स्त्रः स्त्रः स्त्र

O Subhuti, what do you think? Was there anything at all which the One Thus Gone ever received from the One Thus Gone called "Maker of Light," which helped bring about my total enlightenment within the unsurpassed, perfect, and total state of a Buddha?

须菩提! 于意云何? 如来于然灯佛所, 有法得阿耨多罗三藐三菩提不?

### एवमुक्ते आयुष्मान् सुभूतिर्भगवन्तमेतदवोचत्

作是语已,具寿善现白佛言:

ने भूत रेश नगत सुयाय दर्ग वर्षे अ खूत वर्ष या कें प्रत्य कें प्रत्य वर्षे प्र की स्वाप कें प्रत्य कें प्रत्य

Thus did the Conqueror speak, and then did the junior monk Subhuti reply to him, as follows:

यथाहं भगवतो भाषितस्यार्थमाजानामि नास्ति स भगवन् कश्चिद्धर्मो यस्तथागतेन दीपंकरस्य तथागतस्यार्हतः सम्यक्संबुद्धस्यान्तिकादनुतरां सम्यक्संबोधिमभिसंबुद्धः।

世尊,如我解佛所说义者,如来昔于燃灯如来、应、正等觉所,无有少法能证阿耨多罗三藐三菩提。

स्रक्षश्रा है । यहेश्य प्रत्ये प्रत्ये प्रत्ये प्रत्ये प्रत्य स्त्र हेत् । यहेश्य स्वर्थ प्रत्य स्त्र स्त्र

O Conqueror, there never could have been anything at all which the One Thus Gone ever received from the One Thus Gone called "Maker of Light" which

helped bring about your total enlightenmend within the unsurpassed, perfect, and total state of a Buddha.

不也,世尊!如我解佛所说义,佛于然灯佛所,无有法得阿耨多罗三藐三菩提。

### एवमुक्ते भगवानायुष्मन्तं सुभूतिमेतदवोचत्

说是语已, 佛告具寿善现言:

# प्रमुदः देशः मुर्थेयः प्रमुदः प्रमुदः वर्षे अः मुर्थः स्वर्थः मुर्थः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्

Thus did he speak, and then did the Conqueror reply to the junior monk Subhuti, in the following words:

#### 佛言:

एवमेतत्सुभूते एवमेतत्। नास्ति सुभूते स कश्चिद्धर्मो यस्तथागतेन दीपंकरस्य तथागतस्यार्हतः सम्यक्संबुद्धस्यान्तिकादनुतरां सम्यक्संबोधिमभिसंबुद्धः।

如是,如是,善现,如来昔于燃灯如来、应、正等觉所,无有少法能证阿耨多罗三藐三菩提。

म्यायदेश्चित्र। देन्द्रेन्विक् र्क्षे ।देन्द्रेन्विक् रहे। देन्विक यादेश्चित्र याद्येश्चर्या याद्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्चर्येश्वर्येश्चर्येश्वर्येश्चर्येश्य

O Subhuti, it is thus, and thus is it. There is nothing at all which the One Thus Gone ever received from the One Thus Gone called "Maker of Light" which helped me bring about my total enlightenment within the unsurpassed, perfect, and total state of a Buddha.

如是如是! 须菩提! 实无有法, 如来得阿耨多罗三藐三菩提。

#### Kamalashila 3, Meditation #21

Pure deception:
The improbable source
of all-knowing
and the ultimate body



纯粹的骗局: 全知与终极身的来源且可能性极低。

莲花戒系列三 冥想#21

[103]

सचेत्पुनः सुभूते किश्चद्धर्मस्तथागतेनाभिसंबुद्धोऽभविष्यत् न मां दीपंकरस्तथागतो व्याकरिष्यत्

何以故?善现,如来昔于燃灯如来、应、正等觉所,若有少法能证阿耨多罗三藐三菩提者,燃灯如来、应、正等觉不应授我记言:

And if there had been, o Subhuti, anything of the sort where the One Thus Gone reached his total enlightenment, well then the One Gone Thus, "Maker of Light," could never have granted me my final prediction, by saying—

须菩提! 若有法, 如来得阿耨多罗三藐三菩提, 然灯佛则不与我受记:

भविष्यसि त्वं माणव अनागतेऽध्वनि शाक्यमुनिर्नाम तथागतोऽर्हन् सम्यक्संबुद्ध इति।

汝摩纳婆于当来世名释迦牟尼如来、应、正等觉。

त्याः द्वान्य विश्वान्य विश्वाय व

O child of Brahman family, in days to come you will become One who has Gone Thus, a Destroyer of the Foe, a Totally Enlightened Buddha called "Able One of the Shakya Clan."

「汝于来世当得作佛,号释迦牟尼」;

यस्मात्तर्हि सुभूते तथागतेनार्हता सम्यक्संबुद्धेन नास्ति स कश्चिद्धर्मी योऽनुतरां सम्यक्संबोधिमभिसंबुद्धः तस्मादहं दीपंकरेण तथागतेन व्याकृत

善现,以如来无有少法能证阿耨多罗三藐三菩提,是故燃灯如来、 应、正等觉授我记言:

स्रम्भः सर्वेद्र्यं यद्भः स्रम्भः स्रम् स्रम्भः स्रमः स्रम्भः स्रम्भः स्रम्भः स्रम्भः स्रम्भः स्रमः स

But since, o Subhuti, there was nothing of the sort where the One Thus Gone before you now reached his total enlightenment within the unsurpassed, perfect, and total state of a Buddha, well then the One Gone Thus named "Maker of Light" did in fact grant me my final prediction, by saying—

以「实无有法」得阿耨多罗三藐三菩提,是故然灯佛與我授記,作是言:

# भविष्यसि त्वं माणव अनागतेऽध्वनि शाक्यमुनिर्नाम तथागतोऽर्हन् सम्यक्संबुद्ध।

汝摩纳婆于当来世名释迦牟尼如来、应、正等觉。

त्याः द्वान्यः विश्वः त्याः त्याः स्त्रः त्याः स्त्रः स्त

O child of Brahman family, in days to come you will become One who has Gone Thus, a Destroyer of the Foe, a Totally Enlightened Buddha called "Able One of the Shakya Clan."

「汝于来世当得作佛,号释迦牟尼。」

[104]

### तत्कस्य हेतोः तथागत इति सुभूते भूततथताया एतदधिवचनम्।

所以者何?善现,言如来者,即是真实真如增语;言如来者,即是 无生法性增语;言如来者,即是永断道路增语;言如来者,即是毕 竟不生增语。何以故?善现,若实无生,即最胜义。

हि-इति-द्वीर-लिन। रयः पर्वेर। दे प्रलेषः मिलेषाषः प्रालेषः यात्रीयः धरः द्वापः दे प्रलेषः विष्यः प्रात्तेषः प्र

And why is it so? Because, o Subhuti, the very words "One Gone Thus" are an expression that refers to the real nature of things.

何以故?如来者即诸法「如」义。

[105]

तथागत इति सुभूते अनुत्पादधर्मताया एतदधिवचनम्। तथागत इति सुभूते धर्मोच्छेदस्यैतदधिवचनम्। तथागत इति सुभूते अत्यन्तानुत्पन्नस्यैतदधिवचनम्।

善现,若如是说'如来、应、正等觉能证阿耨多罗三藐三菩提'者,当知此言为不真实。

सरकाक्षिकाल्या विकान्निस्ता ने त्यापायमाल्ली विकान्निस्ता विकान्निस्ता ने त्यापायमाल्ली विकान्निस्ता विकान्निस् इंग्रिकास्य विकान्निस्ता विकान्निस्ता ने त्यापायमाल्ली विकास्य विकास विका

Now suppose, o Subhuti, that someone were to say, "The One Gone Thus, the Destroyer of the Foe, the Perfect and Totally Enlightened One, reached his total enlightenment within the unsurpassed, perfect, and total state of a Buddha." This would not be spoken true.

若有人言:「如来得阿耨多罗三藐三菩提」; 须菩提!实无有法,佛得阿耨多罗三藐三菩提。

तत्कस्य हेतोः एष सुभूते अनुत्पादो यः परमार्थः। यः कश्चित्सुभूते एवं वदेत्

### तथागतेनार्हता सम्यक्संबुद्धेन अनुतरा सम्यक्संबोधिरभिसंबुद्धेति स वितथं वदेत्। अभ्याचक्षीत मां स स्भूते असतोद्गृहीतेन।

何以故?善现,无有少法,如来、应、正等觉能证阿耨多罗三藐三菩提。善现,如来现前等所证法,或所说法、或所思法,即于其中非谛非妄,是故,如来说一切法皆是佛法。

मिन्नक्रियंक्रियं स्थान्य स्यान स्थान्य स्थान स्थान्य स्थान्य स्थान्य स्थान्य स्थान्य स्थान्य स्थान्य स्थान्य स्थान्य स्थान्य

And why is it so, Subhuti? Because there is no such thing as One Gone Thus reaching their total enlightenment within the unsurpassed, perfect, and total state of a Buddha.

Subhuti, this thing—where One Gone Thus reached their total enlightenment—is something which involves neither anything which is real nor anything which is false. And this is why the Ones Gone Thus have said that "Every existing thing is something of the Buddhas."

须菩提!如来所得阿耨多罗三藐三菩提,于是中无实无虚,是故如 来说一切法皆是佛法。

#### Kamalashila 3, Meditation #22

Illusions are illusions;
The reason reality is deceptive:
"All things are the Buddhas,
and those who live in this
world are acting out their
entire lives in things which
don't even exist."



幻象即是幻象; 现实为何是骗局: "万事万物皆是佛, 这个世界上的人 一辈子都在 不存在中表演。"

莲花戒系列三 冥想#22

[106]

तत्कस्य हेतोः नास्ति सुभूते स किश्चिद्धर्मी यस्तथागतेन अनुतरां सम्यक्संबोधिमभिसंबुद्धः। यश्च सुभूते तथागतेन धर्मोऽभिसंबुद्धो देशितो वा तत्र न सत्यं न मृषा। तस्मात्तथागतो भाषते सर्वधर्मा बुद्धधर्मा इति। तत्कस्य हेतोः सर्वधर्मा इति सुभूते अधर्मास्तथागतेन भाषिताः। तस्मादुच्यन्ते सर्वधर्मा बुद्धधर्मा इति॥

善现,一切法一切法者,如来说非一切法,是故如来说名一切法一切法。"

And when we speak of "every existing thing," o Subhuti, we are talking about every existing thing that has no existence. And this, in fact, is why we can say that "Every existing thing is something of the Buddhas."

须菩提! 所言一切法者即非一切法, 是故名一切法。

[107]

तद्यथापि नाम सुभूते पुरुषो भवेदुपेतकायो महाकायः

佛告善现:"譬如士夫具身大身。"

# |रवादर्ह्य| वर्ते:सुःस्रे| नियम् । श्रे:लेवा:युष:न्दःस्व :लेट:युष:केव:येर:कुर:याविव:र्वे।

You can think, o Subhuti, of the illustration of a person with a body, whose body becomes larger.

须菩提!譬如人身长大。

#### Kamalashila 3, Meditation #23

A body, and a family, at birth; A body that grows into "everyone me," or else it always was; Still, do not be proud.



出生时,一身体与、一家; 一身长成, "每个人的我", 或它一向如此; 依然,切勿驕傲。

莲花戒系列三 冥想#23

[108]

### आयुष्मान् सुभूतिराह

具寿善现即白佛言:

### किंदर खूर परमार विद्रासी सामिता में

And then the junior monk Subhuti spoke again:

须菩提言:

योऽसौ भगवंस्तथागतेन पुरुषो भाषित उपेतकायो महाकाय इति अकायः स भगवंस्तथागतेन भाषितः। तेनोच्यते उपेतकायो महाकाय इति॥

世尊,如来所说士夫具身大身,如来说为非身,是故说名具身大身。

स्व. ब्रेट. जीया क्रुप्त क्रिया क्रया क्रिया क्रय क्रिया क्रिया

O Conqueror, the One Gone Thus has just spoken of a person with a body, whose body becomes larger. This same body, the One Thus Gone has also stated, is a body that could never exist. And this is precisely why we can say a "person with a body," or "a larger body."

世尊!如来说人身长大则为非大身,是名大身。

[109]

भगवानाह

佛言:

|पर्रेम:वृत्र:यद्य:गुर्म:पगाय:सूर्य:य।

And then the Conqueror spoke again:

एवमेतत्सुभूते। यो बोधिसत्व एवं वदेत् अहं सत्त्वान् परिनिर्वापयिष्यामिति न स बोधिसत्व इति वक्तव्यः। तत्कस्य हेतोः अस्ति सुभूते स कश्चिद्धर्मो यो बोधिसत्त्वो नाम

善现,如是,如是。若诸菩萨作如是言: '我当灭度无量有情。' 是则不应说名菩萨。何以故?善现,颇有少法名菩萨不?

O Subhuti, this is how it is. Suppose some bodhisattva were to say, "I will bring all living beings to total nirvana." We could never then call them a "bodhisattva." Why is it so? Subhuti, do you think there is any such thing as what we call a "bodhisattva?"

须菩提!菩萨亦如是,若作是言:「我当灭度无量众生」,则不名菩萨;何以故?须菩提!实无有法名为菩萨,

[110]

सुभ्तिराह

善现答言:

रवःवर्द्धेरःग्रीशःगश्रेवःय।

And Subhuti respectfully replied,

### नो हीदं भगवन्। नास्ति स कश्चिद्धर्मो यो बोधिसत्वो नाम।

不也,世尊。无有少法名为菩萨。

### वर्डेम्रायुक् वद्या देखी सामक्रीयावायाओं

O Conqueror, no such thing could ever be.

[1111]

भगवानाह सत्त्वाः सत्त्वा इति सुभूते असत्त्वास्ते तथागतेन भाषिताः तेनोच्यन्ते सत्त्वा इति। तस्मात्तथागतो भाषते निरात्मानः सर्वधर्मा निर्जीवा निष्पोषा निष्पुद्गलाः सर्वधर्मा इति॥

佛告善现: "有情有情者,如来说非有情,故名有情。是故如来说一切法无有有情、无有命者、无有士夫、无有补特伽罗等。

र्म्। इश्चित्रम्भः विश्वात्रम्भः स्वातः स्वात्रस्य स्वातः स

The Conqueror then said,

This is why, o Subhuti, that the One Thus Gone says that all existing things are such that no living being exists, and nothing that lives exists, and no person exists.

是故佛说一切法无我、无人、无众生、无寿者。

[112]

यः सुभूते बोधिसत्व एवं वदेत् अहं क्षेत्रव्यूहान्निष्पादयिष्यामीति स वितथं वदेत्। तत्कस्य हेतोः क्षेत्रव्यूहाः क्षेत्रव्यूहा इति सुभूते अव्यूहास्ते तथागतेन भाषिताः। तेनोच्यन्ते क्षेत्रव्यूहा इति॥

善现,若诸菩萨作如是言'我当成办佛土功德庄严',亦如是说。何以故?善现,佛土功德庄严、佛土功德庄严者,如来说非庄严,是故如来说名佛土功德庄严、佛土功德庄严。

यिवाश्वास्त्राम् विद्यक्ष्यास्त्राधीर्ते। नेश्वास्त्राधीर्त्याद्वीर्त्या विद्यास्त्राधीर्त्या विद्यास्त्राधीर् यश्चित्राधी विश्वास्त्रास्त्राधीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्याद्वीर्त्वीर्त्वीर्त्वीर्त्वीर्त्वीर्त्वीर्त्वीर्त्वीर्त्वीर्त्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्त्वीर्वेत्वीर्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीर्याद्वीय्वीर्याद्वीर्याद्वीय्वीर्याद्वीय्य

And suppose, o Subhuti, that some bodhisattva were to say, "I am working to bring about my paradise." That would not be spoken rightly. Why is it so? Because, o Subhuti, the paradise that you are working to bring about when you say "I am working to bring about my paradise" is something that the One Thus Gone has said that you could never bring about. And this is precisely why we can even speak of them as a "paradise to bring about."

须菩提!若菩萨作是言:「我当庄严佛土」,是不名菩萨;何以故?如来说庄严佛土者即非庄严,是名庄严。

#### Kamalashila 4, Meditation #1

How often do I think
about building
a mandala paradise?
How will I do it?
Where will it be?



我会多常去思维关于 曼陀罗天堂的建设? 我将如何去做? 天堂会在何处?

莲花戒系列四 冥想#1

[113]

यः सुभूते बोधिसत्त्वो निरात्मानो धर्मा निरात्मानो धर्मा इत्यधिमुच्यते तथागतेनार्हता सम्यक्संबुद्धेन बोधिसत्त्वो महासत्त्व इत्याख्यातः॥१७॥

善现,若诸菩萨于无我法、无我法深信解者,如来应正等觉说为菩萨。"

र्यात्तर्म् विष्यःश्रेष्यःश्रेष्यःश्रेष्यःश्रेष्यः। विष्यःश्रेषःयः। विष्यः। विषयः। विष्यः। वि

And suppose again, o Subhuti, that there were a bodhisattva who believed that no existing object has a self, that "no existing object has a self." This now is a person that the One Thus Gone, the Destroyer of the Foe, the Perfect and Totally Enlightened One would call a bodhisattva: a "bodhisattva."

须菩提! 若萨通达无我法者, 如来说名真是菩萨。

[114]

#### भगवानाह

तितकं मन्यसे सुभूते संविद्यते तथागतस्य मांसचक्षुः

佛告善现:

于汝意云何?如来等现有肉眼不?

# |र्यादर्वेर। दर्ने:हे:क्षुर्यानु:बेर्या ने:यह्नेत्र:यविष्यायाःयःविदे:क्षुत्र:यरवया

O Subhuti, what do you think? Does the One Thus Gone possess the eyes of flesh? 须菩提! 于意云何?如来有肉眼不?

## सुभूतिराह

एवमेतद्भगवन् संविद्यते तथागतस्य मांसचक्षुः।

善现答言:

如是, 世尊, 如来等现有肉眼。

## रवःवर्तेरःग्रीशःगर्शवःय।

# चर्च्याः स्वाप्ति । दे:दे:सु:व्यवायाःहे। दे:चल्लेयः वाद्येवायाः याः विदेः सुद्रायायाः विदेः सुद्रायायाः विदेश

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, it is indeed so: the One Thus Gone does possess the eyes of flesh.

如是, 世尊! 如来有肉眼。

#### भगवानाह

तितं मन्यसे सुभूते संविद्यते तथागतस्य दिव्यं चक्षुः

佛言:

善现,于汝意云何?如来等现有天眼不?

# |चर्डेअ'ख़्र,'वद्शःगुरु'चगवःस्रुवःय।

रय. पर्वेरा पर्व. इ.सेश. रे.सुश्या हे.यबुर्य.येव्यायात्रात्रात्रेत्रः स्रीय. शरपशा

And the Conqueror said,

O Subhuti, what do you think? Does the One Thus Gone possess the eyes of a god?

须菩提! 于意云何? 如来有天眼不?

# सुभूतिराह

एवमेतद्भगवन् संविद्यते तथागतस्य दिव्यं चक्षुः।

善现答言:

如是,世尊,如来等现有天眼。

# रव वर्ते र ग्रीश मार्शेव थ।

चर्रुम् खून वर्षा दे दे सु व्यवस्ति। दे चित्र मिवेग्रस या सु वे सुन सर्वे।

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, it is indeed so: the One Thus Gone does possess the eyes of a god.

如是,世尊!如来有天眼。

#### भगवानाह

तितं मन्यसे सुभूते संविद्यते तथागतस्य प्रजाचक्षुः

佛言:

善现,于汝意云何?如来等现有慧眼不?

# বিষ্ঠ্যান্ত্ৰৰ বেশ্ব শান্তীৰ নিশাৰ স্কুৰা ধা

रवायर्चेर। यदे हे स्रुसर् रुसेसमा दे विदेशमधिमारायायायेस रवा ग्रीसूर्यास्या

And the Conqueror said,

O Subhuti, what do you think? Does the One Thus Gone possess the eyes of wisdom?

须菩提! 于意云何? 如来有慧眼不?

# सुभूतिराह

एवमेतद्भगवन् संविद्यते तथागतस्य प्रज्ञाचक्षुः।

善现答言:

如是, 世尊, 如来等现有慧眼。

# মন'বর্ট্রম'ট্রীঝ'বার্ঝঝ'ব।

चर्र्भः व्यवस्था दे:दे:व्ययायात्रःहे। दे:चल्रेषः वार्यवायायः व्यवस्थाः स्वयः व्यवस्थाः व्यवस्थाः

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, it is indeed so: the One Thus Gone does possess the eyes of wisdom.

如是, 世尊! 如来有慧眼。

#### भगवानाह

तितं मन्यसे सुभूते संविद्यते तथागतस्य धर्मचक्षुः

佛言:

善现,于汝意云何?如来等现有法眼不?

# |वर्डेम्रायुद्धायद्यायीयावग्रीयाय|

And the Conqueror said,

O Subhuti, what do you think? Does the One Thus Gone possess the eyes of all things?

须菩提! 于意云何? 如来有法眼不?

# सुभूतिराह

एवमेतद्भगवन् संविद्यते तथागतस्य धर्मचक्षुः।

善现答言:

如是, 世尊, 如来等现有法眼。

# মন'বর্টুম'ট্রীঝ'বার্ঝঝ'ব।

चर्ष्यात्रम् वर्षा देने सः वर्षा देने सः वर्षा देन वर्षेन मिने माने माने सः वर्षे

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, it is indeed so: the One Thus Gone does possess the eyes of all things.

如是,世尊!如来有法眼。

#### भगवानाह

तिनं मन्यसे सुभूते संविद्यते तथागतस्य बुद्धचक्षुः

佛言:

善现,于汝意云何?如来等现有佛眼不?

। पर्रे सः खुदः यद्वाराष्ट्रीयः प्रमायः सूयः या

भटतमा पट्टे.इ.श्रेभ.टे.मुभमा टे.यबुच.योवुयोम.त.ज.मटम.मैभ.ग्री.श्रैय.

And then the Conqueror said,

O Subhuti, what do you think? Does the One Thus Gone possess the eyes of an Enlightened Being?

须菩提! 于意云何? 如来有佛眼不?

# सुभूतिराह

एवमेतद्भगवन् संविद्यते तथागत बुद्धचक्षुः।

#### 善现答言:

如是, 世尊, 如来等现有佛眼。

सद्र्। चर्ड्स.र्जेंच.तर्था ट्रे.ट्रे.जंयाया.हे। ट्रे.चबुच.योजुयायाता.रा.संट्याक्चेंयाज्ञी.स्रैच. स्य.पर्जे्र.क्चेंश.योज्ञ्जता

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, it is indeed so: the One Thus Gone does possess the eyes of an Enlightened Being.

如是, 世尊! 如来有佛眼。

#### Kamalashila 4, Meditation #2

If I had them today, how would I use each of the five kinds of eyes?



如果今天我已拥有五眼, 我会如何使用每一种?

莲花戒系列四 冥想#2

[115]

#### भगवानाह

तितं मन्यसे सुभूते यावन्त्यो गङ्गायां महानद्यां वालुकाः अपि नु ता वालुकास्तथागतेन भाषिताः सुभूतिराह एवमेतद्भगवन् एवमेतत् सुगत। भाषितास्तथागतेन वालुकाः। भगवानाह तितं मन्यसे सुभूते यावत्यो गङ्गायां महानद्यां वालुकाः तावत्य एव गङ्गानद्यो भवेयुः तासु वा वालुकाः तावन्तश्च लोकधातवो भवेयुः किच्चद्बहवस्ते लोकधातवो भवेयुः

(此括号内中文段不见于此文本所采用的梵藏英版本中: 佛告善现:

> 于汝意云何?乃至殑伽河中所有诸沙,如来说是沙不?"善现答言:"如是,世尊。如是,善逝。如来说是沙。"-玄奘大师版本"须菩提!于意云何?恒河中所有沙,佛说是沙不?" "如是,世尊!如来说是沙。"-鸠摩罗什大师版本)

#### 佛言:

善现,于汝意云何?乃至殑伽河中所有沙数,假使有如是等殑伽河,乃至是诸殑伽河中所有沙数,假使有如是等世界,是诸世界宁为多不?

# । पर्डे अ'युर 'यद्या'ग्री अ'यगाय 'यूय'या

रवायर्चेत्र। यदेःहःश्लेश्वर्या मह्नूवेःश्लेत्र्या मह्नूवेःश्लेत्या मह्

Then the Conqueror said,

O Subhuti, what do you think? Suppose you had a quantity of Ganges Rivers equal themselves in number to the number of drops of water in the Ganges River. And suppose that every one of the drops of water in all these rivers became a separate planet. Would this be very many planets?

须菩提! 于意云何? 如一恒河中所有沙, 有如是等恒河, 是诸恒河 所有沙数佛世界, 如是宁为多不?

# सुभूतिराह

एवमेतद्भगवन् एवमेतत् सुगत। बहवस्ते लोकधातवो भवेयुः।

善现答言:

如是,世尊。如是,善逝。是诸世界其数甚多。

## रवःवर्त्तेरःग्रीशःगर्शवःय।

पर्डेस युद्ध प्रदेश हैं हैं प्रयास है। यहैम हेंद्र मुह्म प्रस्था प्रदेश के And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, it is indeed so: that would be a great many planets.

甚多,世尊!

#### भगवानाह

यावन्तः सुभूते तेषु लोकधातुषु सत्त्वाः तेषामहं नानाभावां चित्तधारां प्रजानामि।

#### 佛言:

善现,乃至尔所诸世界中所有有情,彼诸有情各有种种,其心流注,我悉能知。

# |पर्डेस'युरु'यद्याग्रीस'पगद'सूय'य।

And the Conqueror said,

O Subhuti, I know, perfectly, the separate mindstreams—each of the thoughts—that each of the total number of living beings in each of these planets possesses.

#### 佛告须菩提:

尔所国土中所有众生,若干种心如来悉知;

#### Kamalashila 4, Meditation #3

How could I plant the seeds to make the hidden seen, and a fingersnap of all time?



如何播种, 让隐藏的显现可见, 让一切时间成弹指一瞬间?

莲花戒系列四 冥想#3

[116]

तत्कस्य हेतोः चित्तधारा चित्तधारेति सुभूते अधारेषा तथागतेन भाषिता तेनोच्यते चित्तधारेति।

何以故?善现,心流注、心流注者,如来说非流注,是故如来说名心流注、心流注。

# यियोशातशायोशीटशातपुः हीरार्ग्। त्रेशायो श्रेशशायोः कीयायोः कीयायायोः कीयायायोः विवासित्रायायोः विवासित्रायायो

Why is it so? Because, o Subhuti, that thing we call a "mindstream' is a mindstream that the One Thus Gone has said does not even exist. And this is precisely why we can call it a "mindstream."

何以故?如来说诸心皆为非心,是名为心;

[117]

स्य हेतोः अतीतं सुभूते चित्तं नोपलभ्यते। अनागतं चित्तं नोपलभ्यते। प्रत्युत्पन्नं चित्तं नोपलभ्यते॥१८॥

所以者何?善现,过去心不可得,未来心不可得,现在心不可得。

And why is it so? Because, o Subhuti, a mind which is past is non-existent. And a mind in the future is non-existent. And a mind that is going on at the present is non-existent as well.

所以者何?须菩提!过去心不可得,现在心不可得,未来心不可得。

[118]

तित्कं मन्यसे सुभूते यः किश्चित्कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा इमं त्रिसाहस्रमहासाहस्रं लोकधातुं सप्तरत्नपरिपूर्णं कृत्वा तथागतेभ्योऽर्हद्भयः सम्यक्संबुद्धेभ्यो दानं दद्यात् अपि नु स कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा ततोनिदानं बहु पुण्यस्कन्धं प्रसुनुयात्

佛告善现:

于汝意云何?若善男子或善女人,以此三千大千世界盛满七宝,奉施如来应正等觉。是善男子或善女人,由是因缘所生福聚,宁为多不?

O Subhuti, what do you think? Suppose someone were to take all the planets of this great world system, a system with a thousand of a thousand of a thousand planets, and cover them all with the seven kinds of precious substances, and offer them to someone. Would that son or daughter of noble family create many great mountains of merit from such a deed?

须菩提!于意云何?若有人满三千大千世界七宝以用布施,是人以是因缘得福多不?

# सुभूतिराह

बह् भगवन् बह् सुगत।

善现答言:

甚多,世尊。甚多,善逝。

# रव.उच्चेर.च्चेश.चेश्र्य.ता

ঘর্তমাপুর বের্মা মন থেলামার্মা । ঘর্ন ঘর বাদীলামানা মন থেলামার্মা And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, many would it be. O You who have Gone to Bliss, it would be many.

如是,世尊!此人以是因缘得福甚多。

[119]

#### भगवानाह

एवमेतत्सुभूते एवमेतत्। बहु स कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा ततोनिदानं पुण्यस्कन्धं प्रसुनुयादप्रमेयमसंख्येयम्। तत्कस्य हेतोः पुण्यस्कन्धः पुण्यस्कन्धः इति सुभूते अस्कन्धः स तथागतेन भाषितः। तेनोच्यते पुण्यस्कन्ध इति। सचेत् पुनः सुभूते पुण्यस्कन्धोऽभविष्यत् न तथागतोऽभाषिष्यत् पुण्यस्कन्धः पुण्यस्कन्धः इति॥१९॥

#### 佛言:

善现,如是,如是。彼善男子或善女人,由此因缘所生福聚其量甚多。何以故?善现,若有福聚,如来不说福聚、福聚。

# |चर्डेअ'ख्रुर'वद्शग्रीशचगवःसूवाय।

र्यायर्च्या नेन्न्यिक्षत्रं । निन्न्यिक्षत्रं । र्यायर्च्या रेयाक्षण्णेय्या रेयाक्षणेय्यं । य्यायर्च्या प्रायर्थन्यक्षयण्णेय्यर्थन्यं य्यायर्च्या प्रायर्थन्यक्षयः प्रायः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यविद्यप्रस्थित्यः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायर्थन्यक्षयः प्रायत्यविद्यप्रस्थित्यः प्रायत्यविद्यप्रस्थित्यः प्रायः प्राययः प्रायः प्रायत्यविद्यप्रस्थित्यः प्रायत्यविद्यप्रस्थिते । प्रायत्यविद्यप्रस्थिति प्रायत्यविद्यप्रस्थिते । प्रायत्यविद्यप्रस्थिति । प्रायत्यविद्यप्रस्यप्रस्यप्यत्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्थिति । प्रायत्यविद्यप्रस्यस्यविद्यप्रस्यत्यस्यविद्यप्रस्यस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्यविद्यप्रस्यविद्यप्रस्यविद्यप्यविद्यप्रस्यविद्यप्यविद्यप्रस्यविद्यप्यविद्यप्यविद्यप्य

#### The Conqueror said,

O Subhuti, thus it is, and thus is it. That son or daughter of noble family would indeed create many great mountains of merit from such a deed. And yet, o Subhuti, if these great mountains of merit were in fact great mountains of merit, then the One Thus Gone would never call these great mountains of merit "great mountains of merit."

须菩提!若福德有实,如来不说得福德多;以福德无故,如来说得福德多。

[120]

# तितकं मन्यसे सुभूते रूपकायपरिनिष्पत्या तथागतो द्रष्टव्यः

#### 佛告善现:

于汝意云何?可以色身圆实观如来不?

# यिष्यायास्य प्रदेश वर्षे हे स्रुया नुस्य या विषया हो स्रुप्त स्रुप्त

O Subhuti, what do you think? Should we ever consider someone One Gone Thus simply because they have attained the physical form of an Enlightened Being?

须菩提! 于意云何? 佛可以具足色身见不?

[121]

सुभूतिराह नो हीदं भगवन्। न रूपकायपरिनिष्पत्त्या तथागतो द्रष्टव्यः। तत्कस्य हेतोः रूपकायपरिनिष्पती रूपकायपरिनिष्पतिरिति भगवन् अपरिनिष्पत्तिरेषा तथागतेन भाषिता। तेनोच्यते रूपकायपरिनिष्पतिरिति॥

#### 善现答言:

不也,世尊,不可以色身圆实观于如来。何以故?世尊,色身圆实、色身圆实者,如来说非圆实,是故如来说名色身圆实、色身圆实。

# रव वर्ते र ग्रीश मार्शवाया

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, it is not so: we should never consider someone One Gone Thus simply because they have attained the physical form of an Enlightened Being. And why is it so? Because, o Conqueror, the attainment of the physical form of an Enlightened Being—this thing we call the "attainment of the physical form of an Enlightened Being"—is an attainment that the One Thus Gone has said could never exist. And this is precisely why we can even call it the "attainment of the physical form of an Enlightened Being."

不也,世尊!如来不应以具足色身见;何以故?如来说具足色身即非具足色身,是名具足色身。

[122]

#### भगवानाह

तितं मन्यसे सुभूते लक्षणसंपदा तथागतो द्रष्टव्यः

#### 佛告善现:

于汝意云何?可以诸相具足观如来不?

# यिवयान्य प्रतिया विद्या । यह हे स्रुया पुराया । यह स्वाय स्वर्धिय । यह स्वर्थिय । यह स्वर्थिय । यह

Then the Conqueror said,

O Subhuti, what do you think? Should we ever consider someone One Gone Thus simply because they possess the exquisite marks of an Enlightened Being?

须菩提! 于意云何? 如来可以具足诸相见不?

# सुभूतिराह

नो हीदं भगवान्। न लक्षणसंपदा तथागतो द्रष्टव्यः। तत्कस्य हेतोः यैषा भगवन् लक्षणसंपत्तथागतेन भाषिता अलक्षणसंपदेषा तथागतेन भाषिता। तेनोच्यते लक्षणसंपदिति॥२०॥

#### 善现答言:

不也,世尊,不可以诸相具足观于如来。何以故?世尊,诸相具足、诸相具足太 诸相具足者,如来说为非相具足,是故如来说名诸相具足、诸相具足。

# रवःवर्धेरःग्रीशःगर्शवःय।

यिवाश्वर्यस्य निक्षे अत्यवाश्वर्ष यहं स्वर्यस्य स्वयः स्वर्यस्य स्वयः स्वयस्य स्वयः स्वयः

#### And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, it is not so: we should never consider someone One Gone Thus simply because they possess the exquisite marks of an Enlightened Being. And why is it so? Because the marks of an Enlightened Being which have been described by the One Gone Thus are marks of an Enlightened Being that the One Gone Thus has said could never exist. And this is precisely why we can even call them "marks of an Enlightened Being."

不也,世尊!如来不应以具足诸相见。何以故?如来说诸相具足,即非具足,是名诸相具足。

[123]

#### भगवानाह

तित्कं मन्यसे सुभूते अपि नु तथागतस्यैवं भवति मया धर्मो देशित इति सुभूतिराह नो हीदं भगवन् तथागतस्यैवं भवति मया धर्मो देशित इति।

#### 佛告善现:

于汝意云何?如来颇作是念'我当有所说法'耶?善现,汝今勿当 作如是观。

# वर्रे अ'युर् 'वर् अ'ग्री अ'वगाव'सूव्य'या

#### And the Conqueror said,

O Subhuti, what do you think? Does the One Thus Gone ever think to himself, "Now I will teach the Dharma?" If you think he does, then I tell you, o Subhuti, that you should never see it that way, for there doesn't exist any Dharma that the One Thus Gone ever teaches.

须菩提!汝勿谓如来作是念:「我当有所说法」;

#### Kamalashila 4, Meditation #4

Explaining the Dharma:
Is it ever alright
not to dig deeper?



解释佛法: 是否有不需要进一步 深究的时候?

莲花戒系列四 冥想#4

[124]

#### भगवानाह

यः सुभूते एवं वदेत् तथागतेन धर्मो देशित इति स वितथं वदेत्। अभ्याचक्षीत मां स सुभूते असतोद्गृहीतेन।

何以故?善现,若言如来有所说法,即为谤我,为非善取。

# तर्ग्चेर्य दे.ब्री श्रे.क्षेय.तट्.ब्री.सं.ट्री ट्रे.चब्रेच.योच्याकाराका.क्ष्य.यक्षेत्र.यक्षेत्र.यं ब्रिका.च्रा रय.

Subhuti, anyone who ever says that "The One Thus Gone teaches the Dharma" is talking about something that doesn't even exist, and is completely mistaken, and is denying who I am.

莫作是念,何以故?若人言:「如来有所说法」,即为谤佛,不能解我所说故。

[125]

तत्कस्य हेतोः धर्मदेशना धर्मदेशनेति सुभूते नास्ति स कश्चिद्धर्मो यो धर्मदेशना नामोपलभ्यते॥

何以故?善现,说法、说法者,无法可得,故名说法。

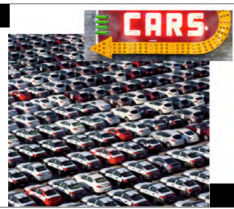
क्र्यायक्षेत्रात्त्वेत्राचार्ते। यटालट्ये क्र्यायक्षेत्रात्त्वेत्रात्त्रात्त्रेत्रात्त्रेत्रात्त्रेत्रात्त्रेत् वित्रात्त्रेत्रात्त्रेत्रात्त्रेत्रात्त्रेत्रात्त्रेत्रात्त्रेत्रात्त्रेत्रात्त्रेत्रात्त्रेत्रात्त्रेत्रात्त

Why is it so? Because, o Subhuti, the teaching of the Dharma that you are thinking of when you say "teaching of the Dharma" is a "teaching of the Dharma" that does not exist at all.

须菩提! 说法者, 无法可说是名说法。

#### Kamalashila 4, Meditation #5

Chi Jedrak: What is the difference between "The Dharma" and a book of Dharma, like the Diamond Cutter?

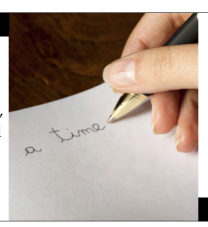


齐挈答:
"佛法"与如《能断金刚经》
此类的佛法书籍
之间有何不同?

莲花戒系列四 冥想#5

#### Kamalashila 4, Meditation #6

Pens never touch writing, words never describe anything, words never convey ideas, and luminous images never create things.



从未触碰到书写的笔, 从未描述任何内容的词语, 从未传达任何概念的词语, 和从未创造任何东西的发光图片。 无人教法。

莲花戒系列四 冥想#6

[126]

# एवमुक्ते आयुष्मान् सुभूतिर्भगवन्तमेतदवोचत्

尔时, 具寿善现白佛言:

# 

And then the junior monk again addressed the Conqueror, in the following words:

尔时, 慧命须菩提白佛言

अस्ति भगवन् केचित्सत्त्वा भविष्यन्त्यनागतेऽध्वनि पश्चिमे काले पश्चिमे समये पश्चिमायां पञ्चशत्यां सद्धर्मविप्रलोपे वर्तमाने य इमानेवंरूपान् धर्मान् श्रुत्वा अभिश्रद्धास्यन्ति।

世尊,于当来世后时、后分、后五百岁、正法将灭时、分转时,颇有有情闻说如是色类法已,能深信不?

व्यात्रमा अत्राप्त क्षणामा अत्राप्त स्थान स्यान स्थान स्थान

O Conqueror, will there be, in days to come, any living being who ever hears a teaching of the Dharma like this and who believes completely what it says?

世尊! 颇有众生于未来世闻说是法, 生信心不?

[127]

#### भगवानाह

न ते सुभूते सत्त्वा नासत्त्वाः। तत्कस्य हेतोः सत्त्वाः सत्त्वा इति सुभूते सर्वे ते सुभूते असत्त्वास्तथागतेन भाषिताः। तेनोच्यन्ते सत्त्वा इति॥२१॥

#### 佛言:

善现,彼非有情,非不有情。何以故?善现,一切有情者,如来说 非有情,故名一切有情。

# चर्रुश्रःकृतःवद्शःग्रीशःचगावःसूवाःम।

इस्रकाल्चेरा दे: द्याक्षेत्रकारक्षेत्रा श्रेस्रकारक्षेत्रा श्रेस्रकारक्षेत्रा देशकाल्चेरा देशकाल्चेरा देशकाल्चेरा स्वावर्षेत्रा श्रेस्रकारक्षेत्रा श्रेस्रकारक्षेत्रा देशकाल्चेरा देशकाल्

And the Conqueror replied,

O Subhuti, such beings will not be living beings, nor will they not be a living being. Why is it so? Because, o Subhuti, the things we call "living beings" are living beings that the Ones Gone Thus have said are not. And that is precisely why we can call them "living beings."

#### 佛言:

须菩提! 彼非众生非不众生,何以故? 须菩提! 众生众生者,如来说 非众生,是名众生

[128]

तितं मन्यसे सुभूते अपि नु अस्ति स किश्चिद्धर्मः यस्तथागतेनानुतरां सम्यक्संबोधिमभिसंब्द्धः

佛告善现:

于汝意云何?颇有少法如来应正等觉现证无上正等菩提耶?

O Subhuti, what do you think? Is there any such thing as One Gone Thus reaching their total enlightenment within the unsurpassed, perfect, and total state of a Buddha?

ष्मान् सुभूतिराह नो हीदं भगवन्। नास्ति स भगवन् कश्चिद्धर्मो यस्तथागतेनान्तरां सम्यक्संबोधिमभिसंबुद्धः।

具寿善现白佛言:

世尊,如我解佛所说义者,无有少法如来应正等觉现证无上正等菩提。

# कॅ'र्ट यूर्य रास्य वर्षे स्वीराम्रेश मार्शेयाया

क्वासद्यात्रम्ह्यायात्रम्था ने प्रविद्यायात्रम् स्वात्रम् स्वात्रम्

The junior monk Subhuti replied,

O Conqueror, there could never be any such thing as the One Gone Thus reaching their total enlightenment within the unsurpassed, perfect, and total state of a Buddha.

#### 须菩提白佛言:

世尊! 佛得阿耨多罗三藐三菩提, 为无所得耶?

#### Kamalashila 4, Meditation #7

Buddha under the Bodhi tree: Did I make him enlightened? Did I create history? Deceptive & true.



佛在菩提树下: 我曾让他开悟? 我曾创造历史? 欺骗与真相。

莲花戒系列四 冥想#7

[129]

#### भगवानाह

एवमेतत्सुभूते एवमेतत्। अणुरिप तत्र धर्मो न संविद्यते नोपलभ्यते। तेनोच्यते अनुत्तरा सम्यक्संबोधिरिति॥२२॥

#### 佛言:

善现,如是,如是,于中少法无有无得,故名无上正等菩提。

# |पर्रथा:वेष:वर्ष:ग्रीश:पगाव:श्रुव:पा

रवायर्चेत्र। नेप्ने स्वायं प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त स्वायं स्वयं स्वायं स्वयं स्वायं स्वायं स्वयं स्वायं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं

And the Conqueror said,

O Subhuti, thus it is, and thus is it. There is no such thing at all: it is non-existent. There is no such thing, not in the least: it is something non-existent. And that is precisely why we can even call it the "unsurpassed, perfect, and total state of a Buddha."

如是如是! 须菩提! 我于阿耨多罗三藐三菩提, 乃至无有少法可得, 是名阿耨多羅三藐三菩提。

[130]

अपि तु खलु पुनः सुभूते समः स धर्मो न तत्र कश्चिद्विषमः। तेनोच्यते अनुतरा सम्यक्संबोधिरिति। निरात्मत्वेन निःसत्वत्वेन निर्जीवत्वेन निष्पुद्गलत्वेन समा सा अनुतरा सम्यक्संबोधिः सर्वैः कुशलैधीमैरिभसंबुध्यते।

复次,善现,是法平等,于其中间无不平等,故名无上正等菩提。 以无我性、无有情性、无命者性、无士夫性、无补特伽罗等性,平 等故名无上正等菩提。一切善法无不现证,一切善法无不妙觉。

चवास्त्रेन्यस्य क्ष्यां क्ष्यां नेत्रो चर्त्यास्त्रे नेत्रा स्त्रियाः स्त्रियः स्त्र

I say to you further, o Subhuti, that this thing is completely equal; there is nothing at all about it which is not equal. This too is precisely why we can call it the "unsurpassed, perfect, and total state of a Buddha." This unsurpassed, perfect, and total state of a Buddha is "completely equal" in being something without a self, and without a living being, and without something that lives, and without any person. Every single thing which is virtue leads to this total enlightenment.

复次,须菩提!是法平等无有高下,是名阿耨多罗三藐三菩提。以 「无我、无人、无众生、无寿者」修一切善法,则得阿耨多罗三藐三 菩提。

[131]

तत्कस्य हेतोः कुशला धर्माः कुशला धर्मा इति सुभूते अधर्माश्चैव ते तथागतेन भाषिताः। तेनोच्यन्ते कुशला धर्मा इति॥२३॥

善现,善法、善法者,如来一切说为非法,是故如来说名善法、善法。

यिवायात्र्य्या र्यो पर्यः क्षेत्रः स्ययः द्यो पर्यः क्षेत्रः स्ययः वियायः क्षेत्रः स्ययः वियायः क्षेत्रः स्ययः वियायः क्षेत्रः प्रायायः क्षेत्रः स्ययः वियायः क्षेत्रः स्ययः वियायः स्थयः स्थयः वियायः स्थयः स्थयः वियायः स्थयः स्थयः वियायः स्थयः स्

O Subhuti, the One Gone Thus has said that these same things of virtue that we are talking about when we speak of "things of virtue" are things of virtue that don't even exist. And this is precisely why we can call them "things of virtue."

须菩提!所言善法者,如来说非善法,是名善法。

[132]

यश्च खलु पुनः सुभुते स्त्री वा पुरुषो वा यावन्तस्त्रिसाहस्रमहासाहस्रे लोकधातौ सुमेरवः पर्वतराजानः तावतो राशीन् सप्तानां रत्नानामभिसंहत्य तथागतेभ्योऽर्हद्भयः सम्यक्संबुद्धेभ्यो दानं दद्यात्

复次,善现,若善男子或善女人,集七宝聚量等三千大千世界其中所有妙高山王持用布施。

यर्थः मुक्तिः स्वार्थः स्वार्थः स्वार्थः स्वीर्थः स्वीर्थः स्वार्थः स्वीर्थः स्वार्थः स्वीर्थः स्वीर्थः स्वीर् इत्रार्थः यह्त्वाः स्वेर्थः मुक्तः स्वीर्थः स्वीर्यः स्वीर्यः स्वीर्यः स्वीर्यः स्वीर्थः स्वीर्यः स्वीर्यः

And I say to you further, o Subhuti: Think of all the number of universal mountains that you would find on all the planets of this great world system: a system with a thousand of a thousand of a thousand planets. And suppose that some daughter or son of noble family were to pile together the same number of heaps of the seven precious things, each heap the same size as the mountain, and offer it as a gift to someone.

须菩提! 若三千大千世界中所有诸须弥山王如是等七宝聚, 有人持用布施。

यश्च कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा इतः प्रज्ञापारमिताया धर्मपर्यायादन्तशश्चतुष्पादिकामपि गाथामुद्गृहय परेभ्यो देशयेत् अस्य सुभूते पुण्यस्कन्धस्य असौ पौर्वकः पुण्यस्कन्धः शततमीमपि कलां नोपैति यावदुपनिषदमपि न क्षमते॥२४॥

若善男子或善女人,于此般若波罗蜜多经中乃至四句伽他,受持读诵,究竟通利,及广为他宣说开示,如理作意。善现,前说福聚于此福聚,百分计之所不能及,如是千分、若百千分、若俱胝百千分、若俱胝那庾多百千分、若数分、若计分、若算分、若喻分、若乌波尼杀昙分亦不能及。

यद्या स्वास्त्र स्वास्त्र

Suppose that someone else were to take up, and teach to others, even so little as a single verse of four lines from this perfection of wisdom. I tell you, o Subhuti, that the mountain of created by the first person would not come to even a hundredth part of the mountain of merit created by the second; it would not come to any of the parts we spoke of before, all the way up to saying that there would be no reason to attempt any comparison between the two.

若人以此般若波罗蜜经乃至四句偈等受持读诵、为他人说; 于前福德-百分不及一、百千万亿分乃至算数譬喻所不能及。

[133]

तितं मन्यसे सुभूते अपि नु तथागतस्थैवं भवित मया सत्त्वाः परिमोचिता इति न खलु पुनः सुभूते एवं द्रष्टव्यम्। तत्कस्य हेतोः नास्ति सुभूते कश्चित्सत्त्वो यस्तथागतेन परिमोचितः।

#### 佛告善现:

于汝意云何?如来颇作是念'我当度脱诸有情'耶?善现,汝今勿 当作如是观。何以故?善现,无少有情如来对贿。

Subhuti, what do you think? Does the One Thus Gone ever think to himself, "I am going to free all living beings"? If you think that they do, then I tell you, o Subhuti, you should never see it like this. And why is it so? Because, o Subhuti, there is no living being at all that Those Gone Thus could ever free.

须菩提!于意云何?汝等勿谓如来作是念:「我当度众生」。 须菩提! 莫作是念;何以故?实无有众生如来度者;

[134]

यदि पुनः सुभूते कश्चित्सत्वोऽभविष्यद्यस्तथागतेन परिमोचितः स्यात् स एव तथागतस्यात्मग्राहोऽभविष्यत् सत्त्वग्राहो जीवग्राहः पुद्गलग्राहोऽभविष्यत्।

善现,若有有情如来对贿,如来即应有其我执,有有情执,有命者执,有士夫执,有补特伽罗等执。

यह्रम्यान्ता वाराचवाः हैं वह्रम्यम्य व्याप्ताः वह्रम्यम्य व्याप्ताः व्यापत्ताः वयापत्ताः व्यापत्ताः व्यापत्याः व्यापत्ताः व्यापत्ताः व्यापत्तः व्यापत्तः व्यापत्तः व्यापत्तः

And if, o Subhuti, the One Gone Thus ever did free some living being, then he would be grasping to some self of the One Gone Thus, and to some living being, or to something that lives, or to some person of the One Gone Thus.

若有众生如来度者,如来则有我、人、众生、寿者。

[135]

आत्मग्राह इति सुभूते अग्राह एष तथागतेन भाषितः। स च बालपृथग्जनैरुद्गृहीतः।

善现,我等执者,如来说为非执,故名我等执。而诸愚夫异生强有 此执。

And the One Gone Thus, o Subhuti, has said that this very act that we call "grasping to some self" is a grasping to this that doesn't even exist. It is, in fact, something that common beings, those who are still children, grasp to.

须菩提!如来说有我者,则非有我,而凡夫之人以为有我。

#### Kamalashila 4, Meditation #8

The honor of being a teenager, among normal people



凡人中的青少年荣誉

莲花戒系列四 冥想#8

[136]

बालपृथग्जना इति सुभूते अजना एव ते तथागतेन भाषिताः। तेनोच्यन्ते बालपृथग्जना इति॥२५॥

善现, 愚夫异生者, 如来说为非生, 故名愚夫异生。

And these same common beings, o Subhuti, those who are still children, are beings that the One Gone Thus has said never existed at all. And that's precisely why we can call them "common beings."

须菩提! 凡夫者, 如来说则非凡夫。

[137]

तितं मन्यसे सुभूते लक्षणसंपदा तथागतो द्रष्टव्यः

佛告善现:

于汝意云何?可以诸相具足观如来不?

यक्षेत्रा तर्ने हे स्रमान्य स्वत्य स्वतः स्व

O Subhuti, what do you think? Should we consider someone One Gone Thus simply because they possess exquisite marks?

须菩提! 于意云何? 可以三十二相观如来不?

# सुभूतिराह

नो हीदं भगवन्। यथाहं भगवतो भाषितस्यार्थमाजानामि न लक्षणसंपदा तथागतो द्रष्टव्यः।

#### 善现答言:

如我解佛所说义者,不应以诸相具足观于如来。

# रवःवर्तेरःग्रीशःगर्शवःय।

यिवाशास्त्रः से प्राप्त के विष्य स्था के स्था

And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, it is not so: we should never consider someone One Gone Thus simply because they possess the exquisite marks of One Gone Thus.

须菩提言: 如是如是! 以三十二相观如来。

[138]

#### भगवानाह

साधु साधु सुभूते एवमेतत्सुभूते एवमेतद्यथा वदिस। न लक्षणसंपदा तथागतो द्रष्टव्यः। तत्कस्य हेतोः सचेत्पुनः सुभूते लक्षणसंपदा तथागतो द्रष्टव्योऽभविष्यत् राजापि चक्रवर्ती तथागतोऽभविष्यत्। तस्मान्न लक्षणसंपदा तथागतो द्रष्टव्यः।

#### 佛言:

善现,善哉!善哉!如是,如是,如汝所说,不应以诸相具足观于如来。善现,若以诸相具足观如来者,转轮圣王应是如来。是故不应以诸相具足观于如来,如是应以诸相非相观于如来。

# । पर्रे सः खुदः यद्वाराष्ट्री सः प्रगायः सुत्यः या

#### And the Conqueror said,

O Subhuti, thus it is, and thus is it. We should never consider someone the One Gone Thus just because they possess exquisite marks. If we were, Subhuti, to consider someone One Gone Thus simply because they possessed exquisite marks, then a Wheel Emperor would have to be One Gone Thus. As such, we should never consider someone One Gone Thus simply because they possess exquisite marks.

#### 佛言:

须菩提! 若以三十二相观如来者, 转轮圣王则是如来。

# आयुष्मान् सुभुतिर्भगवन्तमेतदवोचत्

善现答言:

# |देःदशःवर्डेअःख्दाःवदशःवःकेंद्रदःख्दाःयःस्वःवर्त्तेःस्त्रीशःवदेःस्नुदःखेशःवार्शेवःहें।

Then the junior monk Subhuti addressed the Conqueror in the following words:

须菩提白佛言:

### यथाहं भगवतो भाषितस्यार्थमाजानामि, न लक्षणसंपदा तथागतो द्रष्टव्यः॥

如我解佛所说义者,不应以诸相具足观于如来。

(此括号内中文段不见于此文本所采用的梵藏英版本中:

佛言: "善现,善哉!善哉!如是,如是,如汝所说,不应以诸相具足观于如来。善现,若以诸相具足观如来者,转轮圣王应是如来。是故不应以诸相具足观于如来,如是应以诸相非相观于如来。")

# क्र्याकात्रकात्रीकात्रकात्रीकात्रकात्रक्षेत्रकात्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्र विश्वेष्ठात्रक्षेत्रकात्रिक्षकात्रक्षेत्रकात्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक्षेत्रक

As far as I grasp the thrust of what the Conqueror has said, we should never consider someone One Gone Thus simply because they possess exquisite marks.

世尊! 如我解佛所说义, 不应以三十二相观如来。

[139]

# अथ खल् भगवांस्तस्यां वेलायामिमे गाथे अभाषत

尔时,世尊而说颂曰:

# १दे.वयावर्ष्यात्रेयात्रेयात्र्यात्र्यात्र्यात्रेयात्रात्रेयायात्रात्र्यात्रेयात्रात्रात्र्यात्रेयात्रात्र

At this point then the Conqueror spoke these lines of verse:

尔时,世尊而说偈言:

ये मां रूपेण चाद्राक्षुर्ये मां घोषेण चान्वगुः। मिथ्याप्रहाणप्रसृता न मां द्रक्ष्यन्ति ते जनाः॥१॥

诸以色观我,以音声寻我,彼生履邪断,不能当见我,

भिः त्र्रिन्त्राम् स्थान्यः स्यान्यः स्थान्यः स्थानः स्थानः स्थानः स्थान्यः स्थान्यः स्थान्यः स्थान्यः स्थान्यः स्थान्यः स्थान्य

Whoever sees me in things you can see, Whoever knows me in sounds to hear, Is living in error, has given me up; People like this can't see me at all.

若以色見我,以音聲求我,是人行邪道,不能見如來,

# धर्मतो बुद्धो द्रष्टव्यो धर्मकाया हि नायकाः। धर्मता च न विज्ञेया न सा शक्या विजानितुम्॥२॥२६॥

应观佛法性,即导师法身,法性非所识,故彼不能了。

See that Buddhas are the nature of things Our guides are the Dharma bodies. Those for whom this nature of things Is beyond the things they know Will never be able to know things.

#### Kamalashila 4, Meditation #9

Who the Buddha is not, and who the Buddha is, and who the Buddha could not be.



佛陀不是谁, 佛陀是谁, 佛陀不可能是谁。

莲花戒系列四 冥想#9

#### Kamalashila 4, Meditation #10

The thousand names of emptiness; how many do you know?



空性数千名; 其中知多少?

莲花戒系列四 冥想 #10

[140]

तित्कं मन्यसे सुभूते लक्षणसंपदा तथागतेन अनुतरा सम्यक्संबोधिरभिसंबुद्धा न खलु पुनस्ते सुभूते एवं द्रष्टव्यम्। तत्कस्य हेतोः न हि सुभूते लक्षणसंपदा तथागतेन अनुत्तरा सम्यक्संबोधिरभिसंबुद्धा स्यात्।

#### 佛告善现:

于汝意云何?如来应正等觉以诸相具足现证无上正等觉耶?善现, 汝今勿当作如是观。何以故?善现,如来应正等觉不以诸相具足现 证无上正等菩提。

O Subhuti, what do you think? Suppose a person thought to themselves that someone was One Gone Thus, a Destroyer of the Foe, a Perfect and Total Buddha, just because they possessed the exquisite marks of an Enlightened Being. Subhuti, you should never think the way they do. This is because, Subhuti, of the fact that there is no such thing as the exquisite marks meaning that One Gone Thus, a Destroyer of the Foe, a Perfect and Total Buddha, has reached their total enlightenment within the unsurpassed, perfect, and total state of an Enlightened Being.

须菩提!汝若作是念:「如来不以具足相故,得阿耨多罗三藐三菩提。」 须菩提!莫作是念:「如来不以具足相故,得阿耨多罗三藐三菩提。」

[141]

न खलु पुनस्ते सुभूते किश्चदेवं वदेत् बोधिसत्वयानसंप्रस्थितैः कस्यचिद्धर्मस्य विनाशः प्रज्ञप्तः उच्छेदो वेति। न खलु पुनस्ते सुभूते एवं द्रष्टव्यम्। तत्कस्य हेतोः न बोधिसत्वयानसंप्रस्थितैः कस्यचिद्धर्मस्य विनाशः प्रज्ञप्तो नोच्छेदः॥२७॥

复次,善现,如是发趣菩萨乘者,颇施设少法若坏若断耶?善现,汝今勿当作如是观,诸有发趣菩萨乘者,终不施设少法若坏若断。

O Subhuti, suppose you were to think to yourself that those who have entered well into the way of the bodhisattva ever deny any particular thing that exists, or that they imagine that there is nothing which exists. You should never, Subhuti, think that this is so. Those who have entered well into the way of the bodhisattva never deny any particular thing, nor do they imagine that there is nothing which exists.

须菩提!汝若作是念发阿耨多罗三藐三菩提者,说诸法断灭相;莫作是念,何以故?发阿耨多罗三藐三菩提心者,于法不说断灭相。

#### Kamalashila 4, Meditation #11

A reminder: never deny that things exist



一个提醒: 永远不要否认事物的存在

莲花戒系列四 冥想 #11

[142]

यश्च खलु पुनः सुभूते कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा गङ्गानदीवालुकासमाँ ल्लोकधातून् सप्तरत्नपरिपूर्णं कृत्वा तथागते भयोऽ हिद्भयः सम्यक्संबुद्धे भयो दानं दद्यात्

复次, 善现, 若善男子或善女人, 以殑伽河沙等世界盛满七宝, 奉施如来应正等觉。

And I say to you again, o Subhuti: Suppose that some son or daughter of noble family were to take planets equal in number to the drops of water in the Ganges River, and cover them with the seven kinds of precious things, and offer it as a gift to someone.

"须菩提!若菩萨以满恒河沙等世界七宝布施;

यश्च बोधिसत्त्वो निरात्मकेष्वनुत्पत्तिकेषु धर्मेषु क्षान्तिं प्रतिलभते अयमेव ततोनिदानं बह्तरं पुण्यस्कन्धं प्रसवेदप्रमेयमसंख्येयम्।

若有菩萨于诸无我、无生法中获得堪忍,由是因缘所生福聚甚多于彼。

विरःक्र्वःशेसश्यन्यवःग्वरःविगःकेशः इसशः यद्याः सेदः विदः स्त्रीः वः सेदः यः यायाः वर्षेदः यार्थेवः व। देः विरःक्र्वः शेसशः प्रस्तः वस्य व्याप्ते विगः केशः स्तरः प्रदः विश्वेतः विदः स्त्रीः वः स्त्रेतः विश्वेतः व। देः

Suppose on the other hand that a particular bodhisattva were able to gain the state of mastery towards the fact that no object in the universe has any self-nature, nor ever begins. This second person would create from his act mountains of merit that are infinitely greater than those of the first.

若复有人知一切法无我,得成于忍,此菩萨胜前菩萨所得功德。

#### Kamalashila 4, Meditation #12

How can I stay neither in the cycle nor in nirvana?



我如何能 既不住轮回, 又不住涅槃?

莲花戒系列四 冥想#12

#### Kamalashila 4, Meditation #13

How do empty thingsin my life still do something?



生活中的空空事物, 如何仍能有所作为?

莲花戒系列四 冥想 #13

[143]

न खलु पुनः सुभूते बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन पुण्यस्कन्धः परिग्रहीतव्यः।

复次, 善现, 菩萨不应摄受福聚。

# | भर र त वर्तेर । वुर क्वा से अस द्रम्य वर्षे द द्रम्य में भुद र वे प्रेर्म सु वा बुर वर से वुदें।

I say to you again, o Subhuti, that bodhisattvas never gather in to themselves great mountains of merit.

须菩提!以诸菩萨不受福德故。

#### Kamalashila 4, Meditation #14

I need to stop
pleasant parts of life
with painful endings:
Learn not to be good
without understanding;
Always be the start of a virus



我需要消灭那些生活中 伴有痛苦结局的愉悦成分: 学习不要脱离理解而为善; 永远成为病毒的开始。

莲花戒系列四 冥想 #14

[144]

# आयुष्मान् सुभूतिराह

नन् भगवन् बोधिसत्वेन पुण्यस्कन्धः परिग्रहीतव्यः

具寿善现即白佛言:

世尊,云何菩萨不应摄受福聚?

किंदराध्वायास्यावर्त्तेसःग्रीशामर्शेषाया

বক্তী:প্রবাধা:প্রমা

বহুম:র্ন্রধ:বহ্মা

বহুম:র্নরধ:বহ্মা

বহুম:র্ন্রধ:বহ্মা

বহুম:রান্রধ:বহ্মা

বহুম:রান্রধ:বহমা

বহুম:রানরম:রানরধ:বহমা

বহুম:রানরম:রান্রধ:বহমা

বহুম:রানরম:রানরম:রানরম:রান

And the junior monk Subhuti then said,

O Conqueror, do you mean to say that bodhisattvas should never try to gather into themselves great mountains of merit?

须菩提白佛言:

世尊!云何菩萨不受福德?



[145]

भगवानाह परिग्रहीतव्यः सुभूते नो ग्रहीतव्यः। तेनोच्यते परिग्रहीतव्य इति॥२८॥

佛言:

善现, 所应摄受, 不应摄受, 是故说名所应摄受。

# चर्च्याः सून् तद्याः ग्रीयाचगादः सूत्याः या

सुःचाबुदःचःब्रेशःचुद्। स्वायर्चुद्र। ॲट्रासुःचाबुदःस्रे च्याःचरःस्रे चाबुदःस्रे। देशःस। ॲट्रा

And the Conqueror replied,

Of course they should gather them in, Subhuti. But they should never gather them in in the wrong way. And this is precisely why we can call it "gathering them in."

须菩提!菩萨所作福德不应贪着,是故说「不受福德」。

[146]

अपि तु खलु पुनः सुभूते यः किश्चदेवं वदेत् तथागतो गच्छिति वा आगच्छिति वा तिष्ठित वा निषीदित वा शय्यां वा कल्पयित न मे सुभूते (स) भाषितस्यार्थमाजानाति।

复次,善现,若有说言'如来若去、若来、若住、若坐、若卧', 是人不解我所说义。

प्रवास्त्रें व्याप्त विवास क्षेत्र विवास क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत् प्रवास क्षेत्र क्षेत् प्रवास क्षेत्र क्षेत्

And suppose, o Subhuti, that someone were to say that "the One Thus Gone goes, and comes; and he stands, and sits; and he lies down as well." Such a person has failed to understand what I am teaching you here.

须菩提!若有人言:「如来若来、若去、若坐、若卧」,是人不解我 所说义;

#### Kamalashila 4, Meditation # 16

The yoga of everyday life: The Buddha goes for groceries,

To the left



每日生活瑜伽: 佛陀去超市 往左

莲花戒系列四 冥想#16

[147]

तत्कस्य हेतोः तथागत इति सुभूते उच्यते न क्वचिद्गतो न कुतश्चिदागतः। तेनोच्यते तथागतोऽर्हन् सम्यक्संबुद्ध इति॥२९॥

何以故?善现,言如来者,即是真实真如增语,都无所去,无所从来,故名如来应正等觉。

ह्म्बर्यस्य स्वर्त्त स्वर्त्त् स्वर्त्त्रस्

Why is it so, Subhuti? Because the one we call "One Thus Gone" neither goes anywhere nor comes from anywhere. And this is precisely why we can call them "One Gone Thus, a Destroyer of the Foe, a Perfect and Totally Enlightened One."

何以故?如来者,无所从来亦无所去故名如来。

#### Kamalashila 4, Meditation #17

Me as the Tathagata, The One Gone Thus—by thinking a certain way



如来佛是我, 如此离去者(如来)— 借助某种思维方式。

莲花戒系列四 冥想 #17

[148]

यश्च खलु पुनः सुभूते कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा यावन्ति त्रिसाहस्रमहासाहस्रे लोकधातौ पृथिवीरजांसि तावतां लोकधातूनामेवंरूपं मिषं कुर्यात् यावदेवमसंख्येयेन वीर्येण तद्यथापि नाम परमाण्संचयः

复次,善现,若善男子或善女人,乃至三千大千世界大地极微尘量等世界,即以如是无数世界色像为墨如极微聚。

ग्रीक्रियाकायिक्ष्म स्वाक्षाम् स्वाक्षाम् स्वाक्षाम् स्वाक्ष्मम् स्वाक्षम् स्वाक्ष्मम् स्वाक्षम् स्वाक्षम्यम् स्वाक्षम् स्वाक्षम्यम्यम् स्वाक्षम् स्वाक्षम् स्वाक्षम् स्वाक्षम् स्वाक्षम् स्वाक

And I say again to you, Subhuti. Suppose some daughter or son of noble family were to take all the atoms of dust that made up all the planets in the great world system, of a thousand of a thousand of a thousand planets. And suppose for example that they were to crush each of these atoms into a pile of even tinier particles that are equal in number to all these atoms of the planets.

须菩提! 若善男子、善女人, 以三千大千世界碎为微尘,

# तत्किं मन्यसे सुभूते-अपि नु बहुः स परमाणुसंचयो भवेत्

善现,于汝意云何?是极微聚宁为多不?

# रवावर्त्तेत्रा वर्रे हे क्षुस्र दुः बेस्या ह्वास्य रवा ग्री हेर्ग्या देवा स्वास्य रवा ग्री हेर्ग्या स्वास्य रवा ग्री हेर्ग्य स्वास्य रवा ग्री हेर्ग्य स्वास्य स्वास्

What do you think, Subhuti? Would the tiny particles in these piles be very many?

于意云何? 是微尘众宁为多不?

# सुभूतिराह

एवमेतद्भगवन् एवमेतत्सुगत। बहुः स परमाणुसंचयो भवेत्। तत्कस्य हेतोः सचेद्भगवन् बहुः परमाणुसंचयोऽभविष्यत् न भगवानवक्ष्यत् परमाणुसंचय इति।

#### 善现答言:

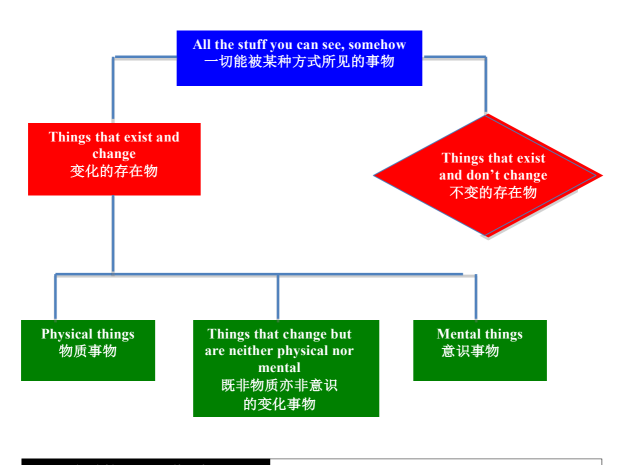
是极微聚甚多,世尊,甚多,善逝。何以故?世尊,若极微聚是实有者,佛不应说为极微聚。

# रवःवर्तेरःग्रीशःगर्शवःय।

#### And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, it is so: the tiny particles in those piles would be very great in number. And why is it so? Because, o Conqueror, if such a pile were even possible, then the Conqueror would never have even bothered to mention any piles of tiny particles.

甚多,世尊!何以故?若是微尘众实有者,佛则不说是微尘众;



#### Kamalashila 4, Meditation #18

Going deeper in the first of the Six Flavors to see clearly what's coming from me 在六味空性的 第一味中加深, 以清楚理解 由我而来的事物。

莲花戒系列四 冥想#18

[149]

तत्कस्य हेतोः योऽसौ भगवन् परमाणुसंचयस्तथागतेन भाषितः असंचयः स तथागतेन भाषितः। तेनोच्यते परमाणुसंचय इति।

所以者何?如来说极微聚,即为非聚,故名极微聚。

And why is it so? Because the One Thus Gone has said that the "piles of tiny particles" described by the Conqueror are piles that could never exist. And this is precisely why we can call them "piles of tiny particles."

所以者何? 佛说微尘众,则非微尘众,是名微尘众。

[150]

यश्च तथागतेन भाषितस्त्रिसाहस्रमहासाहस्रो लोकधातुरिति अधातुः स तथागतेन भाषितः। तेनोच्यते त्रिसाहस्रमहासाहस्रो लोकधातुरिति।

如来说三千大千世界,即非世界,故名三千大千世界。

हें निवित्र मिलियां स्था हो नियं या की से कि स्था में की नियं की से की

And the One Thus Gone has also said that these "planets on a great world system, a system of a thousand of a thousand of a thousand planets," are planets that could never exist. This is precisely why we can call them "planets in a great world system, a system of a thousand of a thousand of a thousand planets."

世尊!如来所说三千大千世界,则非世界,是名世界。

[151]

तत्कस्य हेतोः सचेद्भगवन् लोकधातुरभविष्यत् स एव पिण्डग्राहोऽभविष्यत्। यश्चैव पिण्डग्राहस्तथागतेन भाषितः अग्राहः स तथागतेन भाषितः। तेनोच्यते पिण्डग्राह इति।

何以故?世尊,若世界是实有者,即为一合执。如来说一合执,即为非执,故名一合执。"

नेश्वा रेथार्यर वहूर्य प्रालेश प्राण्डीत्। वर्ष्ट्र प्रालेश प्राण्डीत्। वर्ष्ट्र प्राण्डे प्

Why is it so? Because, o Conqueror, if there were any such thing as a planet, then one would have to be grasping it as one whole solid thing. And the One Thus Gone has said that the "tendency to grasp things as one whole solid thing" described by the One Thus Gone is a kind of grasping that could never exist anyway. And this is precisely why we can call it "grasping something as a whole solid thing."

何以故?若世界实有者,则是一合相;如来说一合相,则非一合相,是名一合相。

[152]

#### भगवानाह

पिण्डग्राहश्चैव सुभूते अव्यवहारोऽनिभलाप्यः। न स धर्मो नाधर्मः। स च बालपृथग्जनैरुद्गृहीतः॥३०॥

#### 佛言:

善现,此一合执不可言说,不可戏论,然彼一切愚夫异生强执是法。

## বির্প্তমান্ত্রর বেশ্ব শাস্ত্রীশাবশাব স্কুমোমা

स्रवात्त्र्याः विष्यत्त्र्यात्रेत्वे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे क्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्ते व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्षयत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्ष्यत्त्रे व्यक्षयत्त्रे व्यक्षयत्त्रे व्यवक्षयत्त्रे व्यवक्षयत्त्रे व्यवक्षयत्त्रे व्यवक्षयत्त्रे व्यवक्षयत्ते व्यवक्षयत्ते व्यवक्षयत्ते व्यवक्षयत्त्रे विष्यत्ते व्यवक्षयत्त्रे व्यवक्षयत्त्रे व्यवक्षयत्त्रे व्यवक्षयत्त्रे व्यवक्षयत्ते व्यवक्षयत्त्रे व्यवक्षयत्त्रे व्यवक्षयत्त्रे व्यवक्षयत्त्र

And then the Conqueror said,

O Subhuti, this very tendency to grasp things as one whole solid thing is nominal; the thing is beyond all words. Nonetheless those who are still children—common beings—hold on to it.

须菩提! 一合相者则是不可说, 但凡夫之人贪着其事。

[153]

तत्कस्य हेतोः यो हि कश्चित्सुभूते एवं वदेत् आत्मदृष्टिस्तथागतेन भाषिता सत्त्वदृष्टिर्जीवदृष्टः पुद्गलदृष्टिस्तथागतेन भाषिता अपि नु स सुभूते सम्यग्वदमानो वदेत्

"何以故?善现,若作是言'如来宣说我见、有情见、命者见、士夫见、补特伽罗见、意生见、摩纳婆见、作者见、受者见',于汝意云何?如是所说为正语不?"

यरः यश्चित्र। यादः यः यः विष्यः वेदः। देः यद्वितः। देः यद्वितः यादः यादः विदः। देः यद्वितः यादे यादः यादः विदः। यादः व्यादः विदः। विदः यादे यादः यादः विदः। यादः व्यादः विदः। यादः विदः। यादः। यादः विदः। यादः। यादः।

And suppose, o Subhuti, that someone were to say: "The One Thus Gone talks about seeing something as a self. The One Thus Gone talks about seeing something as a living being. The One Thus Gone talks about seeing something as something that lives. And the One Thus Gone talks too about seeing something as a person." Do you think, Subhuti, that this would ever be said by someone who was speaking correctly?

须菩提! 若人言: 「佛说我见、人见、众生见、寿者见」。

须菩提! 于意云何? 是人解我所说义不?

#### Kamalashila 4, Meditation #19

The one who is thinking well thinks of the emptiness of the one who is thinking well



善善善善善善善善善善善善善善善善善善善善善善善善善善善善善善 在思维善思维者的空性。

莲花戒系列四 冥想 #19

[154]

## सुभूतिराह

नो हीदं भगवन् नो हीदं सुगत न सम्यग्वदमानो वदेत्। तत्कस्य हेतोः या सा भगवन् आत्मदृष्टिस्तथागतेन भाषिता अदृष्टिः सा तथागतेन भाषिता। तेनोच्यते आत्मदृष्टिरिति॥

#### 善现答言:

不也,世尊。不也,善逝。如是所说非为正语。所以者何?如来所说我见、有情见、命者见、士夫见、补特伽罗见、意生见、摩纳婆见、作者见、受者见,即为非见,故名我见乃至受者见。

## रवःवर्त्तेरःग्रीशःगर्शवःय।

यश्चित्रायदेश्चित्र द्वी यन्त्राप्त विश्व विश्व

#### And Subhuti respectfully replied,

O Conqueror, it would not be so. O You who have Gone to Bliss, that would not be so. And why is it so? Because, o Conqueror, the One Gone Thus has said that this same seeing something as a self described by the One Gone Thus is a way of seeing things that would never exist anyway. And this is precisely why we can call it "seeing something as a self."

世尊!是人不解如来所说义。何以故?世尊说我见、人见、众生见、寿者见,即非我见、人见、众生见、寿者见,是名我见、人见、众生见、寿者见。

[155]

#### भगवानाह

एवं हि सुभूते बोधिसत्वयानसंप्रस्थितेन सर्वधर्मा ज्ञातव्या द्रष्टव्या अधिमोक्तव्याः। तथाच ज्ञातव्या द्रष्टव्या अधिमोक्तव्याः यथा न धर्मसंज्ञायामपि प्रत्युपतिष्ठेन्नाधर्मसंज्ञायाम्।

#### 佛告善现:

诸有发趣菩萨乘者,于一切法应如是知,应如是见,应如是信解,如是不住法想。

## |चर्डेअ'ख़्द्र'वद्द्रशःग्रीक्ष'चगवःस्रुव्य'य।

Then the Conqueror said,

O Subhuti, this is how those who have entered well into the way of the bodhisattva should understand every single object in the universe. This is how they should see these things; this is how they should think of them. They should never live in a way where they conceive of anything as an object at all, and thus should they think of things.

须菩提! 发阿耨多罗三藐三菩提心者,于一切法应如是知、如是见、如是信解,不生法相。

[156]

तत्कस्य हेतोः धर्मसंज्ञा धर्मसंज्ञेति सुभूते असंज्ञैषा तथागतेन भाषिता। तेनोच्यते धर्मसंज्ञेति॥३१॥

何以故?善现,法想、法想者,如来说为非想,是故如来说名法想、法想。

भेर्-सर्-देविक्यानियाक्षःसकायासुरकायते स्वीर्टी रेकाक्षा केंकासुः वर्त्तुकालेका स्वार्वी वर्त्तुका केंकासुः व

Why is it so? Because, o Subhuti, the One Thus Gone has said that conceiving of something as an object, this thing we call "conceiving of something as something," is a conception that doesn't exist anyway. And this is precisely why we can call it "conceiving of something as something."

须菩提! 所言法相者, 如来说即非法相, 是名法相。

[157]

यश्च खलु पुनः सुभूते बोधिसत्वो महासत्त्वोऽप्रमेयानसंख्येयांल्लोकधातून्

## सप्तरत्नपरिपूर्णं कृत्वा तथागतेभ्योऽर्हद्भयः सम्यक्संबुद्धेभ्यो दानं दद्यात्

复次, 善现, 若菩萨摩诃萨以无量无数世界盛满七宝奉施如来应正 等觉。

प्याः प्रिंदेश वृत्तः क्षेत्रक्षः प्रिंदेशः वृत्तः क्षेत्रक्षः वृत्तः क्षेत्रक्षः प्रिंदेशः वृत्तः क्षेत्रक्षः वृत्तः क्षेत्रक्षः वृत्तः क्षेत्रक्षः वृत्तः क्षेत्रक्षः वृत्तः क्षेत्रक्षः वृत्तः क्षेत्रक्षः वृत्तः वृतः वृत्तः व्तः वृतः वृत्तः वृत्तः वृतः वतः वतः वतः वतः वतः वतः वतः वतः वतः

And I say to you again, o Subhuti: Suppose some great bodhisattva were to take a countless number of planets, a number of planets beyond all calculation, and cover them with the seven kinds of precious things, and offer them as a gift to someone.

须菩提! 若有人以满无量阿僧祇世界七宝持用布施;

यश्च कुलपुत्रो वा कुलदुहिता वा इतः प्रज्ञापारमिताया धर्मपर्यायादन्तशश्चतुष्पादिकामपि गाथामुद्गृहय धारयेद्देशयेद्वाचयेत् पर्यवाप्नुयात् परेभ्यश्च विस्तरेण संप्रकाशयेत् अयमेव ततोनिदानं बहुतरं पुण्यस्कन्धं प्रसुनुयादप्रमेयमसंख्येयम्।

若善男子或善女人,于此般若波罗蜜多经中乃至四句伽他,受持读 诵,究竟通利,如理作意,及广为他宣说开示,由此因缘所生福聚,甚多于前无量无数。

चार्या भीत्र स्वार्त्त स्वार्या स्वर्या स्वार्या स्वार्य

Suppose on the other hand that some son or daughter of noble family were to take up even so little as a single verse of four lines from this perfection of wisdom, or hold it, or read it, or comprehend it, or teach it to others in detail, and accurately. They would from their act create infinitely more great mountains of merit, beyond all count, and beyond all calculation.

若有善男子、善女人发菩萨心者持于此经,乃至四句偈等受持读诵为人演说,其福胜彼。 151 [158]

## कथं च संप्रकाशयेत् तद्यथाकाशे

云何为他宣说开示?如不为他宣说开示,故名为他宣说开示。

### 

And what would it be, to teach this perfection accurately to others? It would be just the same as not teaching it to others. And that is precisely why we can call it "teaching it to others, and accurately."

云何「为人演说不取于相、如如不动」;何以故?

[159]

तारका तिमिरं दीपो मायावश्याय बुद्बुदम्। स्वप्नं च विद्युदभ्रं च एवं द्रष्टव्य संस्कृतम्॥ तथा प्रकाशयेत् तेनोच्यते संप्रकाशयेदिति॥

尔时,世尊而说颂曰:

一切有为法,如星翳灯幻,露泡梦电云,应作如是观。

See anything
Brought about by causes
As like a star,
An obstruction of the eye,
A lamp, an illusion,
The dew, or a bubble;
A dream, or lightning,
Or else a cloud.

一切有为法, 如梦幻泡影, 如露亦如电, 应作如是观。

#### Kamalashila 4, Meditation #20

The nature of the things
around us:
Stars of the black night,
Cataract people who hurt us,
The dark lamp
of our awareness



我们周遭事物的本质: 黑夜中的群星, 伤害我们的白内障人, 我们的暗灯觉知。

莲花戒系列四 冥想 #20

#### Kamalashila 4, Meditation #21

Tasting the things around us:

the magic trick,
our mother's finger—
a recipe
for disappointment



品尝我们的周遭事物: 魔术, 母亲的手指—— 轻易让希望落空。

莲花戒系列四 冥想 #21

#### Kamalashila 4, Meditation #22

The two problems
of things around us:
good things always change,
like dew on a grass tip;
and they were all
suffering anyway,
like a bubble



我们周遭事物的两个问题: 好事总是会变, 如草尖的露珠; 且无论如何其皆是苦, 如同泡沫。

莲花戒系列四 冥想#22

#### Kamalashila 4, Meditation #23

Three messages to make us sad:

No one can keep the dream,
of good days past;
No one can hold to the
lightning
of heartfelt present
moments;
No one can say tomorrow's
clouds will be
white and lovely



#### 莲花戒系列四 冥想 #23

#### 令我们伤悲的三条教言:

无人能延续好梦,美好的过去必然逝去; 无人能抓住雷电,衷心真意的当下必去; 无人能预言云朵,不知明日的白与美丽。

[160]

इदमवोचद्भगवान् आत्तमनाः। स्थविरसुभूतिस्ते च भिक्षुभिक्षुण्युपासकोपासिकास्ते च बोधिसत्वाः सदेवमानुषासुरगन्धर्वश्च लोको भगवतो भाषितमभ्यनन्दन्निति॥३२॥

时薄伽梵说是经已,尊者善现及诸苾刍、苾刍尼、邬波索迦、邬波斯迦, 并诸世间天、人、阿素洛、健达缚等,闻薄伽梵所说经已,皆大欢喜,信 受奉行。

द्यो पश्चेत्र यद्य श्रीका द्येत्र प्रत्य श्रीका प्रत्य प्

When the Conqueror had spoken these words, then the elder Subhuti rejoiced. And so did the bodhisattvas there rejoice, and all four groups of disciples—the monks, and the nuns, and the men with lifetime vows, and the women with lifetime vows.

The entire world rejoiced: the gods, and humans, and near-gods, and spirits too.

They rejoiced, and they sang their praises of what the Conquering One had spoken.

佛说是经已,长老须菩提及诸比丘、比丘尼、优婆塞、优婆夷,一切世间天 人阿修罗,闻佛所说,皆大欢喜信受奉行。

[161]

## ॥आर्यवज्रच्छेदिका भगवती प्रज्ञापारमिता समाप्ता॥

此处为这部名为《大乘圣能断金刚般若波罗蜜多经》的结尾。

## प्रथम् । विश्वास्त्र स्वर्ते स्वर्

This then is the conclusion of *An Exalted Sutra of the Greater Way on the Perfection of Wisdom, entitled "The Diamond Cutter."* 



The translation of this sutra from Sanskrit into Tibetan, and its update to newer translation standard, were completed by the Indian master Shilendra Bodhi and Yeshe De.

由梵译藏的译本以及所完成的更新翻译标准的更新,由印度的色林达•菩提大师和耶喜•德大师完成。

The translation from Tibetan into English was completed by the American geshe Lobsang Chunzin, Michael Roach, in the gardens of Prince Jeta, during the opening days of the third millenium after Christ.

由藏译英的译作由美国格西洛桑·楚辛·麦克·罗奇在公元第三个千年开初数日于祇陀太子花园完成。

中文則采用了两位大师——尊敬的唐玄奘大师(公元602至664年)和鸠摩罗什大师 Kumārajīva(公元344至413年)的译本。梵文之下的中文为唐玄奘大师译本,英文之下的则为鸠摩罗什大师译本,仅供比照。【161】颂为编者补译,正文最后四句偈"一切有为法……"采用尊敬的唐义净大师译本,更朗朗上口且完整包括了九大比喻。

# Pronunciaton of The Diamond Cutter Mantra 能断金刚咒的发音

#### Sanskrit 梵文:

Taraka timiram dipo Mayavashyaya budbudam Svapnam cha vidyudabhram cha Evam dirshtavya sanskirtam

#### Chinese 中文拼音:

Yī qiè yŏ u wé i fă Rú xīng yì dēng huàn Lù pào mèng diàn yún Yīng zuò rú shì guān

#### Tibetan 藏文:

Karma rab-rib marme dang Gyuma silwa chubur dang Milam lok dang trin tabu Du-je chu nam detar ta